# 仏画における生身性について

――五色糸と髪繍

#### はじめに

のホトケであるようである。の定義は難しいが、通常のホトケ以上のなにかを持つホトケが生身を持つようなホトケ、直接的な御利益を与えてくれるホトケ。生身をたかも現前にいますようなホトケ、単なる仏像ではなく、意志

彫刻においては、奥健夫氏が一連の論考の中で、耳孔や歯牙といった技法について詳細に述べ、味深く、単なる木彫ではない生身性を付加された作例について重要な点を示唆している。近年では塩澤寛樹氏が『鎌倉大仏の謎』の中で、大仏の生身性について言及され、古幡昇子氏も快慶が中心となって制作した、兵庫・浄土寺蔵の二十五菩薩面にも生身性を見出されるなど、彫刻史では生身の観点は重きポイントになっている。

生身といえば、三国伝来(天竺・震旦・本朝)で栴檀瑞像とされ

# 内田啓一

た京都・清凉寺の釈迦像や同じく三国伝来(天竺・百済・本朝)の 長野・善光寺阿弥陀三尊、因幡から橘行平を追って飛来したという 富術・因幡薬師などが有名である。ともに鎌倉時代にはその姿の特 信仰そのものの隆盛があり、三国伝来の正統的な仏像であるという 言がに加えて生身という、二重の特筆すべき特徴をそなえたかたち となって、造形的な継承がなされ、格段の信仰を得たことは周知で となって、造形的な継承がなされ、格段の信仰を得たことは周知で あろう。

見えるという。高雄曼荼羅や小島曼荼羅、そして醍醐寺本の六字経となる入我我入観が実践された。ホトケを前にしてホトケの姿を観じ、また、そのホトケの中に入っていくという。平安時代に描かれじ、また、そのホトケの中に入っていくという。平安時代に描かれた美麗なる仏画は截金や彩色をもってホトケの身体を厳飾しているた美麗なる仏画は截金や彩色をもってホトケの身体を厳飾しているた美麗なる仏画は截金や彩色をもってホトケの身体を厳飾しているた美麗なる仏画は截金や小島曼荼羅、そして醍醐寺本の六字経

であろう。その意では神護寺本釈迦如来画像(赤釈迦)などのようり、幻影ともいえようが、これを生身のホトケと称することも可能紺紙金泥や銀泥であらわされた仏画はある種のイリュージョンであ曼荼羅や大勝金剛曼荼羅、神奈川・龍華寺本愛染明王曼荼羅などの

る作例がある。 しかし、それとは別に仏画対してなんらかの工夫が凝らされてい に截金が多用されている平安仏画の諸作例もそうだろう。

(別えば、鎌倉時代に隆盛した阿弥陀来迎図の阿弥陀の掌に五色の糸が括られている。いずれも山越阿弥陀が好例で、加須屋誠氏による詳細京都・金戒光明寺本の山越阿弥陀が好例で、加須屋誠氏による詳細回越阿弥陀が結ぶ転法輪印の掌にも孔があり、糸の跡であろうと考にあれている。いずれも山越阿弥陀である点と正面向きである点がえられている。いずれも山越阿弥陀である点と正面向きである点がえられている。いずれも山越阿弥陀である点と正面向きである点がえられている。いずれも山越阿弥陀である点と正面向きである点が、 は、鎌倉時代に隆盛した阿弥陀来迎図の阿弥陀の掌に五色の注目される。

繍したもので、明かな意図をもって髪繍としていると思えるのであ仏菩薩の絵像なのであるが、仏菩薩の頭部だけを人毛をもちいて刺もうひとつの事例として、髪繍作例がある。基本的には描かれた

る。

画像の中で五色の糸と髪繍について考え、純粋な絵画に付加された実査することができた作例の中でなんらかの工夫・装置を施された本稿では、法身と生身の関係や概念的な生身については言及せず、

装置を指摘し、絵画における生身性について言及してみたい

# 一 彫刻における生身と装置

## 1 種々のしつらえ

て、 寺·無著世親像、 が報告されている。 阿弥陀像や個人蔵の阿弥陀如来像の像内に設置されている事例など 味深い。鈴については同じく広島・安国寺の善通寺式阿弥陀三尊の 広島・浄土寺の木像不動明王の歯牙取り付け 像など類例多いようである。また、 る。 らされており、 植毛あるいは貼毛などが指摘されている。 であるいわゆる歯吹き、像内の五臓六腑、 彫像における生身性は耳穴の貫通・鼻穴の貫通、歯牙の取り付け 様々な作例が論じられている。筆者が調査した作例のなかでは 耳穴・鼻穴の貫通作例は運慶作で真如苑の大日如来像や興福 人間と共通する特徴を部分的にでも備えたものであ 東大寺の俊乗房重源像、 歯牙については奥健夫氏によっ 鈴などによる音声、着衣 通例の彫像に一工夫がこ 奈良・大蔵寺の地蔵菩薩 回 1、 2 の例が興

薩像の像内にも五臓が納入されていたことで知られている。日本の試みがなされている。南宋時代の神奈川県立歴史博物館蔵の観音菩牙を納入し、瞳に黒曜石を嵌入するなど、人間に近づけようとする地で制作された五臓が像内に納入されていたものである。また、歯地で制作された五臓が像内に納入されていたものである。また、歯

 $0,\widehat{0}$ 彫像にも像内納入の事例は多いが、像内を聖なる空間とみなしてお 五臓の類例はみられない。

奉仕せねばならないのである。なお、広隆寺像には疑似聖遺物とし 定されているといい、まさに生きている聖徳太子に接するがごとく 昧院本「太子生身供式」によって、供食や寒暖における対処法が規 どが著名である。広隆寺像については、奥健夫氏によると、金剛三 て、頭髪がある。祖師像のなかに着衣像が多いが、自らの宗祖の祖 着衣は奈良・伝香寺の地蔵菩薩像や京都・広隆寺の聖徳太子像な



図 1 不動明王坐像 広島

合、 これも生身仏であるが故の仏事であろう。 う意識がある。また、着衣同様にお身拭いも格段な信仰形態である 師を単なる木造と見なさない宗教上の格段の思いであろう。その場 年中行事の中に衣替えもあり、我々と同様に庵断を感じるとい

る。 置によって、対する者にとって意識の異なる礼拝仏となるようであ を考えれば、ある種の装置を施すことによって仏像に生身を求めた ものとも考えられそうである。通常の彫像には備えられていない装 に、頭中に鈴が籠められ、聴覚的な点でも工夫がなされていること なしつらえが加えられ、そして広島・安国寺の阿弥陀三尊像のよう さて、耳孔や歯牙、植毛、あるいは着装など、視覚的な面で特別

# 装置という点では、建仁元年(一二〇一)、快慶作の兵庫・

2

迎講本尊

浄土

・浄土寺

広島・浄土寺 図2 不動明王坐像

の迎接を現実のものとして実感したに違 ある。迎講に集会した衆庶は現実の衣を 道像として大型であり、しかも着装像で 陀如来で像高二六六・五センチという行 する像として知られている。裸形の阿弥 時に本堂の阿弥陀堂から娑婆堂まで行道 寺の阿弥陀裸形阿弥陀如来立像は迎講の 着した阿弥陀如来を直視することで自ら

いない。

報信子氏がその一連の論考で明らかにされた、岡山・弘法寺、迎 はいえ、内刳を最大限に施し、超軽量なものとし、内部には人間 が肩の箇所で担ぐことができるように横棒を前後に渡した仕組みが ある。いわば阿弥陀如来の着ぐるみなのである。この阿弥陀如来像 を着した阿弥陀如来が迎講で浄土から娑婆へと動くという姿を参集 した人々は目の当たりにするのである。今そこに現前する生身の阿 いかないったのにするのである。今そこに現前する生身の阿 いかないる。木彫

近いものがあると思われる。 ことで衆目に触れるのであり、 機会もないのであるが、 像されていたであろう。普段は本堂の中央奥に安置され目に触れる 天候などを含めて劣化や破損の可能性は数段高かったことと思われ がれ動かされることで、転倒やなにかに接触による損壊、また、 講で用いられていたものであることを明らかにした。本堂の本尊像 は本堂内陣の安穏で聖なる場に安置され、 る可能性を指摘され、 關氏はこの他にも広島・米山寺の阿弥陀如来立像に人間が中に入 本堂像は静かに礼拝されるだけである。それに対し迎講像は担 したがって現存作例は稀少であるが、 岡山・誕生寺にはかつて同様な像があり、 迎講像は法会の場で公開される。 通常の仏像は当然ながら清浄なる造作 数年に一度行われる秘仏の御開帳に 迎講像は思いの外多く造 人に触れられることもな 登場する 悪 迎

身仏の場合は視覚的もしくは聴覚的に礼拝者へと働きかけるのであ物であり、礼拝者側から法会や講を通じて働きかける。しかし、生

る。

明神を従え、都率にいて、弥勒の下生とともに現世に戻るとの信仰 その香りがいつまでも消えずに残るといった伝承や丹生明神と高野 ものであろう。 である。 である。 う意であり、 師遍照金剛」とともにみえる「同行二人」の文言は空海と二人とい 八十八箇所巡礼において、遍路が着する白装束に記された「南無大 は今に生きているという空海に対する生身信仰である。 さて、 彫刻作例ではないが、空海の入定信仰は生身信仰の最たる 同行二人であるが故に辺路を無事に巡礼できるという安堵 空海が今に生きているからこそ記される象徴的なもの 石山寺淳祐が高野山奥の院にて入定した空海に触れ また、 四国

# 一 絵画における装置 五色糸

## 来迎と五色糸

れ、日本美術の右から左へと物語が展開し、右から左へと進んで行い、日本美術の右から左へと物語が展開し、右から左へと進んで行終行儀における横臥姿勢と西方極楽浄土から来迎する様をあらわし終行儀における横臥姿勢と西方極楽浄土から来迎する様をあらわし終行儀の一連の浄土教儀礼のなかで迎接図(来迎図)が迎講や臨終行儀の一連の浄土教儀礼のなかで

持の巻に登場する護法童子が左端から雲上にて虚空を疾駆する構図が榊原悟氏の興味深い見解である。これは信貴山縁起絵巻の延喜加をふまえ、阿弥陀来迎が時空と逆行する左からの動きに着目したのくことは過去から現在、そして未来へと時間が推移するとの大前提

にもいえることであるという。

して、 が法然上人絵伝にはある。 のである。 どうみても絹本著色ではなく、 はいえない僧・心寂の臨終場面である。 僧侶の姿である。そして心寂臨終は雪の積もる寒々しい日にもかか 空臨終や、 往生者は烏帽子を被り、 俗や貴賤の区別もない。 往生を遂げようとしている場面を多くみることができる。それは僧 尊の彫像や画像と臨終者が結ばれた証となる。法然上人絵伝などで わらず、粗末な小屋で筵を敷いただけの上に端坐合掌という富裕と もしばしば描かれているものである。 さて、 乗雲の阿弥陀如来来迎図と五色糸によって結縁し、まさしく 赤・青・緑 それでも極楽への往生を遂げることができるという主張 信寂臨終、巻四十四の隆寛臨終は端坐、或いは横臥した (黒)・黄・白の五色で構成される糸は臨終本 狩衣を着た俗体の姿であり、 巻一の漆時国臨終や巻十一の公継臨終での 紙本淡彩のしかも紙表装で簡素なも 法然上人絵伝では臨終本尊と しかも、 阿弥陀如来画像は 巻四十三の湛

る臨終行儀では彫像の阿弥陀如来立像との五色糸による往生もしば礼では彫像と結縁している場面が描かれている。諸往生伝に記されまた、法然上人絵伝の中で、巻三十七の法然臨終の二週間前の儀

のである。
「栄花物語」に記される藤原道長臨終ではしばみられるのである。「栄花物語」に記される藤原道長臨終ではしばみられるのである。「栄花物語」に記される藤原道長臨終ではしばみられるのである。「栄花物語」に記される藤原道長臨終では

其堂中置一立像。金薄塗之。面向西方。其像右手挙。左手中繋第二臨終行儀者」では、『四分律鈔』を引用して、そもそも寛和二年(九八五)に源信が著した『往生要集』中之末(16)

にも、とあり、堂中に仏像を安置し、五色の幡を左手に繋ぎ、病者、すなとあり、堂中に仏像を安置し、五色の幡を左手に繋ぎ、病者、すな

往仏浄刹之意

五綵幡。

脚垂曳地当安病者。在像之後。左手執幡脚。

作従仏

將令執幡脚。當令成從佛往生之思。佛像向西方。病人亦從後。佛像右手中繋五色之幡。授病者左手。

『横川首楞嚴院二十五三昧式』でいうところの「成從佛往生之思」して想定し、『往生要集』でいうところの「作従仏往仏浄刹之意」、ものではないものらしい。彫像の阿弥陀如来を現実の阿弥陀如来と繰り返して規定されているのである。幡といってもそれほど幅広のと、往生を実感させるために仏像と繋いだ五色の幡を用いることがと、往生を実感させるために仏像と繋いだ五色の幡を用いることが

となり、極楽往生を体現させるのである。

その他、密教事相書で臨終儀礼をみてみると、興然『五十巻抄』

第六「臨終行儀」に

である。

その末端を持ち、念仏を称えると浄土に往生するとしている。記』を引用して、五色ではないが、やはり彫像の手指に播を掛け、と、唐代にて華厳経学の大成者として知られる法蔵撰『華厳経探玄と、唐代にて華厳経学の大成者と

能であるので、それぞれの持物が描き込まれている。 持物を違えて修法に臨むのである。 (a) には宝珠、敬愛法には人頭もしくは蓮華、そして降伏法には独鈷と 応じて持物が異なるということになった。息災法には日輪、 詳細に規定されているのに対し、そのうちの左第三手の持物につい 『瑜祇経』 像の左第三手に修法目的に応じて何かを握らせたことが想起される の間では解釈が拡がり、 右手の蓮華が打つような勢いであらわされるのにもかかわらず ては「左下手持彼 「持彼」との曖昧な文言しかないことから、平安時代後期の事相僧 ところで、彫像に何かを装着して修法本尊とした事例に愛染明王 を場合に応じて換えることが描かれている以上、 第五品に説かれる愛染明王の像容が六臂の持物について 右蓮如打勢」とのみ記されているだけである。 息災・増益・敬愛・降伏などの修法目的に 絵画の愛染明王の場合は 細見美術館本 物理的に不可 増益法 「持

がない場合が多く、拳の中にそれぞれに応じたものが握らされるのしかし、彫像の愛染明王像の左第三手は軽く握った拳として、持物の愛染明王画像は日輪、根津美術館本では宝珠という具合である。

糸もある種の装置と考えても良いかと思われる。ここでの五色のよって、より一層の生身性が増長すると思われる。ここでの五色の礼拝対象となるのだが、改めて付加的なものが添えられることにれ手対象となるのだが、改めて付加的なものが添えられることにこれら彫像の場合でも五色糸が結ばれた阿弥陀如来像や手になに

# 2 山越阿弥陀図と五色糸

る。法然上人絵伝の湛空や信寂が掲げた臨終本尊阿弥陀来迎図は独世がる阿弥陀の相互の意志を確認しあうような意図があるようでああると往生者とまさしく向かうのであり、往生しようとする者と迎あると往生者とまさしく向かうのであり、往生しようとする者と迎あると往生者とまさしく向かうのであり、正面構図であると往生者とまさしく向かうのであり、近世が、正面構図である。法然上人絵伝の湛空や信寂が掲げた臨終本尊阿弥陀来迎図は独としてよく知られている画像には禅林寺本や金戒光明寺本の山越阿弥陀東迎図は独

も栃木・現聲寺本や個人蔵の山越阿弥陀などが知られている。さて、山越阿弥陀としては名高い禅林寺本や金戒光明寺本の他に

の糸が残る中世前期の作例は残念ながらみあたらない。

尊の左斜め構図である。このような斜め構図の阿弥陀来迎図に五

じられる作例であるが、 とがわかる。画絹や描法、そして彩色から判じて十四世紀後半と判 方には水波があらわされ りである。やや退色著しいが、 があらわされ、 注目される。阿弥陀如来の衣には宝相華文や卍繋ぎ文、麻の葉文等 あらわしたものである。 その山を越えて転法輪印の正面向き阿弥陀如来の胸上を画面一杯に 横六十六・二の法量で、絹継ぎは右から、 二・八となっている。やや目の粗い絹に画面下方に山と雲を描き、 ここで注目したい現聲寺本(図3)は、 衣裏には編み目文が統一してみられ、丁寧な仕上が 山越という、それほど類例多くはないもの 阿弥陀如来の大きさはほぼ等身大である点 (図4) (図5)、 観察すれば山には松樹が描かれ、 清浄なる場としているこ 十三・三、 絹本著色、 四十・一、十 縦一〇一・〇、 下



図3 山越阿弥陀図 栃木・現聲寺



図5 山越阿弥陀図 部分 水波(赤外線) 栃木・現撃寺



図4 山越阿弥陀図 部分 松樹(赤外線) 栃木・現撃寺

臨終本尊と知られ、注目されるのである。

臨終本尊と知られ、注目されるのである。

なれている(図6)点で注目される。さらに阿弥陀とともに湧きいから流れているのであり、往生者が阿弥陀と対峙すれば、頭上からから流れているようにあらわされているのであり、本図は明らかにであること、そしてさらに第一指と第二指の間には五色糸の跡が残であること、そしてさらに第一指と第二指の間には五色糸の跡が残



山越阿弥陀図 部分 栃木・現聲寺

山・善照寺本の阿弥陀

上

がらせる工夫は和歌

+ の阿弥陀如来頭部に金泥がめぐらされているので、 弥陀の頭だけである。 法が用いられておらず、浮かび上がるのは阿弥陀如来の頭部だけで 配する点で特異な作例であり、 善照寺本の三尊は正面向きで脇侍に聖観音ではなく、 十五菩薩来迎図、 った者による画像と思われるが、 面・勢至三尊画像の阿弥陀如来頭部や滋賀・浄厳院本阿弥陀二 また、 浄厳院本の場合も二十五菩薩には施されておらず、 栃木・宝厳寺阿弥陀三尊来迎図等にもみられる。 現聲寺本は阿弥陀如来だけの画像であり、 十一面観音に対して格段の信仰が 十一面や勢至の頭部にはこの技 より一層鮮明に 十一面観音を 冏

瞬間に生身としての阿弥陀如来が形成されるのである

絵像としての阿弥陀如来画像に五色糸が括られ、

往生者と結ばれた

なによりも阿弥陀画像を真の阿弥陀であると認識せねば意味がない。

五色糸は結縁のためのいわば法具とでも言ってよさそうであるが

寺本同様に頭部を浮かび 思われるのである。現酵 がらせる効果的な技法と 来そのものをを浮かび上 眼前において、阿弥陀如 あろう (図7)。これは 泥が刷かれていることで さらに頭光の内側にも金 弥陀如来の螺髪の周囲が 金泥によって縁取られ ここで興味深い点は阿

浮かびあがることだろう。この点は後述するが、個人蔵の阿弥陀如 黒や群青ではないものと思われる。緑青など金属変化によって焼け が等身大であるので、 効果を期待できるものと思われる。 来画像にもみられる創意工夫であり、尊像が涌現するような視覚的 た感があるが、当初どのようなものだったのか不明である。 しかも本図の場合、 阿弥陀如

山越阿弥陀図 部分 栃木・現聲寺 図7

なお、螺髪は現状では茶褐色に変色しているが、もともと通例の 往生者に親近感が覚えさせるものと思われる

### 1 繍仏と髪繍

楽織作例のなかに刺繍によって仏菩薩の姿や曼荼羅などを作成し 、諸仏の作例に種子が多いことは文字の力という意味を含めて また、繍仏の作例に種子が多いことは文字の力という意味を含めて また、繍仏の作例に種子が多いことは文字の力という意味を含めて また、繍仏の作例に種子が多いことは文字の力という意味を含めて また、繍仏の作例に種子が多いことは文字の力という意味を含めて また、緑仏の作例に種子が多いことは文字の力という意味を含めて であろう。

作例として、徳川美術館蔵阿弥陀三尊来迎図や滋賀・宝厳寺蔵阿弥作例として、徳川美術館蔵阿弥陀三尊来迎図や滋賀・宝厳寺蔵阿弥作例として、徳川美術館蔵阿弥陀三尊来迎図や滋賀・宝厳寺蔵阿弥作例として、徳川美術館蔵阿弥陀三尊来迎図や滋賀・宝厳寺蔵阿弥に郷髪として渦巻き状に整えてられていることも注目しておきたい。螺髪として渦巻き状に整えてられていることも注目しておきたい。またこれも改めて考るべき問題であるが、ここでは触れない。③の釈迦や阿弥陀の如来形の場合は、身体や衣などはいわゆる色絹糸によって形成されるが、髪繍は螺髪として渦巻き状に整えてられていることも注目しておきたい。螺髪として、徳川美術館蔵阿弥陀三尊来迎図や滋賀・宝厳寺蔵阿弥作例として、徳川美術館蔵阿弥陀三尊来迎図や滋賀・宝厳寺蔵阿弥作例として、徳川美術館蔵阿弥陀三尊来迎図や滋賀・宝厳寺蔵阿弥に

作目的は故人の追善供養である場合が多く、その人毛も故人の毛髪作目的は故人の追善供養である場合が多く、その人毛も故人の毛髪が用いられ、故人の遺徳を偲びながら一針一針の造仏作善を行うものと考えられている。伊藤信二氏も『繍仏』の巻末に「付論髪繍について」と特別な論を設けているので、今後注目されるものだろう。中世において毛髪が故人を偲ぶ形見であったことは、例えば鎌倉等二に後醍醐天皇による鎌倉幕府倒幕の謀として知られる元弘の変第二に後醍醐天皇による鎌倉幕府倒幕の謀として知られる元弘の変第二に後醍醐天皇による鎌倉幕府倒幕の謀として知られる元弘の変第二に後醍醐天皇による鎌倉幕府倒幕の謀として知られる元弘の変第二に後醍醐天皇による鎌倉幕府倒幕の謀として知られる元弘の変第二に後醍醐天皇による鎌倉幕府倒幕の謀として知られる元弘の変あるで、前首ののち家臣の助光が京にもどり、奥である北の方に会うという内容のなかに、

次いで、先にみた『太平記』だが、天正本『太平記』巻第二「俊

う女房に対し、

ける。中納言(藤房)鬢の髪を少し切って、歌を書きそえてぞ置かれ

ては読み…
この女房立ち帰り、形見の髪と歌を見て、読みては泣き、泣きこの女房立ち帰り、形見の髪と歌を見て、読みては泣き、泣き黒髪の乱れん世までながらへばこれを今はの形見とも見よ

込まれた髪繍は追善供養となるのである。り、偲ぶべきものだったのだろう。したがって、繍仏に毛髪が縫いあっただろうが、毛髪はまさしくその人であり、故人の代用品であとしている。身体の一部であり、また、腐敗もしないという条件もと、藤房は自らの手によって鬢の髪を切り、和歌をしたためて形見

髪を繍仏にしたことについては『吾妻鏡』第十六の正治二年(一

二〇〇)正月十三日の条に源頼朝一周忌に際して

諸大名群集成市。仏。絵像釈迦三尊一鋪。阿字一鋪被奉縫之。迎故幕下将軍周闋御忌景。於彼法花堂。被修仏事。北条殿以下十三日庚子。晴。入夜雪下。殆盈尺。垸飯。土肥弥太郎沙汰也

経。金字法華経六部。摺写五部大乗経。

供養の本尊として繍仏が用いられ、故人の縁友である妻の毛髪が使た。その阿字は北条政子の髪をもって刺繍されたものである。追善が営まれ、仏として釈迦三尊画像と阿字のそれぞれ一幅が供養されとあり、雪の積もる寒い日であったようだが、法華堂において仏事

用されている

しかし、

その一方で、

しばしば、

指摘されることではあるが

あり、 らにせよ、髪を用いる、という点が重視されるのかもしれない。 て阿弥陀三尊来迎の繍仏を制作させ、仁和寺近くの庵にて菩提供養 とあり、 としたことが記されているのは、 う歴史物語で、多くの人に親しまれた内容の一文に髪を混ぜて繍仏 に繍仏が制作されていたことが理解される。しかも『太平記』とい む側の問題であるのかもしれない。いずれにせよ、菩提を弔うため いうようりも、『吾妻鏡』や『太平記』をみる限りでは、追善を営 はなく、 の作善を重ねている姿を知ることができる。この場合、亡者の髪で 中世の人々に納得されるものであったことが考えられる。 自ら落飾した出家の髪が用いられている。故人にせよ、 俊基の七七忌の追善供養として、尼となって、 髪繍が人々に浸透した造仏作善で 自らの髪に 自

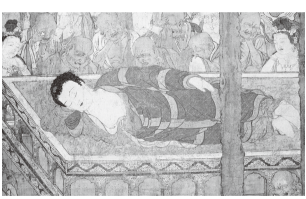
見であり、 て肉舎利があるのであり、 もったものなのであろう。 『法苑樹林』第四十には、 そのものであり、 三種舎利として、骨舎利と髪舎利、そし 髪繍には格段の意があると思われる。 聖なる舎利であるという、多面性を 形

### 2 絵画における髪繍

部分だけ髪繍という興味深い作例で、 や静岡・伊豆山神社の法華曼荼羅図は描かれた種子曼荼羅に種子の てはまるが、先述のように種子曼荼羅については改めて考えてみたい。 絵画における髪繍作例についてもいくつかの作例を見出すことが 絵画と髪繍という点で、 神奈川県立歴史博物館の金剛界曼荼羅図 絵画における髪繍の定義にあ



図8 涅槃図 広島・浄土寺



釈迦 広島・浄土寺 図9 涅槃図

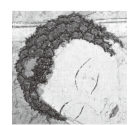


図 10 涅槃図

ならないが、この場合は生身性をみいだしたい。二月十五日に奉懸 する涅槃図という公開性の

高い絵画の場合は、

当

髪を用いたことも想像され、

追善供養の意味ももちろん想定せねば

の羅髪には人毛が用いられている(図10)。発願者関係の故人の毛

(図8)。その中心である涅槃に入り、宝床に横臥する釈迦

(図9)

も当麻曼荼羅の周辺形式を借用したかのように区画を設け、

阿闍世 あたか

尾道・浄土寺に伝来する涅槃図は釈迦の涅槃の様子と集会した菩 王族、そして様々な動物が描かれた図の周囲に、

説話や明恵撰

『涅槃講式』

の一部を盛り込んだ興味深い作例である

薩や羅漢、

できる。

ずであり、 衆目に触れる機会が多いは 極めて個人的な作善より 故人の追善とい

髪繍によってなにかを

釈迦頭部 髪繍 広島・浄土寺

左からの来迎、

つまり

飛雲の尾は

袈裟の田相



愛知・宝国寺

阿弥陀如来来迎図

顕示・ とわない作善勧進が注目され、 顕著となる鎌倉時代という時代性を考慮しても、 のである。西大寺は周知のように叡尊によって鎌倉時代中期に復興(紫) 背景には鯨井清隆氏によると、西大寺流の律僧の活動が考えられる された寺院である。 教唆する目的があると思えるのである。 涅槃会もしくは涅槃講という衆庶の仏事参集が 髪繍に格別なる意図を見出すべきと 特に浄土寺本の制作 西大寺流の貴賤を

生の説話をともなうものである。 点も面白い。 来迎図 転写本の作成は縮小本を含めて隆盛したが、それが中将姫の極楽往 さて、ここで興味深い作例として、愛知・宝国寺本の阿弥陀如来 奈良・当麻寺の中将姫の生髪が用いられているとの伝承をもつ (図11)を紹介してみたい。蓮糸綴れ織りで制作したとされ 中世において当麻曼荼羅そのものに対する信仰とその

思われるのである。

来像自体は九十センチ弱という法量で、 絹本著色、 掛幅装で縦一〇六・九、 横三九・一センチ、 いわゆる三尺阿弥陀である。 阿弥陀如

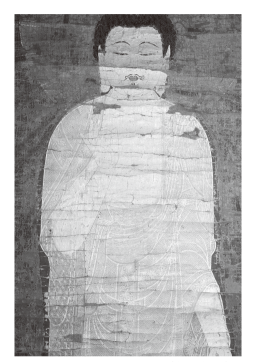
図 11 期の阿弥陀来迎図と変わらない典型的な作例なのであるが、 部に卍繋、 印を結び、 西方極楽浄土からの来迎を示す形式である。像容は悉皆金色で来迎 ある点が大きな特色である(図12)。 右後ろに流れており、 踏割蓮華に立ち、 条部に蓮華唐草などなど多彩な文様をみせる点でも同 衣には網文や二重斜め格子文、雷文をみせ、 乗雲の正面向き阿弥陀来迎図である。 正面構図ではあるが、

りも、 徴的な点は面長の顔をみせる阿弥陀如来の目は明らかに下方へと視 終場面を詳細意に観察・分類されており、それを参考にすれば、 尊阿弥陀来迎図は法然上人絵伝などから推察すれば、 図は明らかに往生せんとする者を迎接する姿であると考えられよう。 線を投げかけていることで(図14、 ているのがわかる (図13)。毛髪に特に撚りはない。いまひとつ特 けているようにもみえるが、詳細に観察すれば、 弥陀来迎図が臨終儀礼で用いられる事例は多い。 て奉懸される画像である。法然上人絵伝についても、 るが、そこでは彫像や曼荼羅、絵像など様々である。このような独 加須屋誠氏によって諸往生伝にみられる往生本尊が整理されてい 見したところ繍というよりも髪を数本束ねて右旋として貼り 崇拝し拠り所とする観者を捉えている表情となっている。 15)、本図に対峙するというよ 纏い繍で縫いつけ 加須屋氏が臨 臨終本尊とし

る場合があるようであるが、 方、 繍仏における髪繍は追善供養として故人の遺髪が用 臨終本尊であるならば、 髪繍は追善供 いら



図 15 阿弥陀如来来迎図 愛知·宝国寺



愛知・宝国寺 図 16 阿弥陀如来来迎図

13

が、

また、本画像は剥落によって定かではな 阿弥陀如来本体の周りを数センチづ

養の逆修本尊とも考えられるが、それなら 養ではありえない。阿弥陀来迎図が生前供

ば頭髪を髪繍とし、 ている意味はより不鮮明となる。 視線を下方に投げかけ



図12 阿弥陀如来来迎図 愛知·宝国寺



図 13 阿弥陀如来来迎図 髮繍 愛知・宝国寺



阿弥陀如来来迎図 (赤外線) 図 14 愛知・宝国寺

四 五

法は異なるが、先にみた現聲寺本の山越阿

彩色が施されているのである

図 16 。

技

は淡い色を配することによって阿弥陀如来

つ群青により輪郭塗りをしており、

その他

を一層浮かび上がらせているような効果的



図 18 阿弥陀如来画像 個人蔵



図 17 阿弥陀如来来迎図 (裏面)愛知・宝国寺

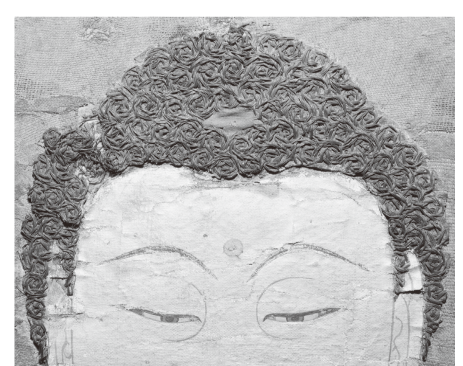


図19 阿弥陀如来画像 個人蔵

述の宝国寺本よりも一回り小型である。 であっただろう。絹本著色、縦八九・七、(3) みたい (図18)。 凝らされた作例と考えられるのである によって黒光りを呈示する。臨終本尊の装置としては巧妙に工夫が ここで個人蔵のさらに興味深い阿弥陀如来画像について注目して 現在は額装となっているものだが、 (図17・裏面)。 横三七・六センチで、 羅髪は人毛

当初は掛幅装 前 光も除去されているのである。これが近世もしくは近代に入ってか が 鎌倉時代後期の作例である。髪繍であることは宝国寺本と同様だ 図 19 、 頭光内部を除去し、 身光の通常種子があらわされる円

図 20 阿弥陀如来画像 個人蔵

夫である。

をさらに進化させた工 本や宝国寺本の涌現化 は前後するが、

現聲寺



図 21 阿弥陀如来画像 個人蔵

時代を浮かび上がらせるための装置であると想像される。 急的な状況での切除とも思えるのである(図20、21)。 ばしばみられるが、削除はあまりに激しい改変であるので、 ら削除されたことも想定されるが、後世になっての補筆や補彩はし ていた痕跡であることは容易に想像されるのである。 えにくいものであろう。しかもやや粗雑に切除されており、 かに補修の跡が認められ 部を削除してある点はおそらく背後から光を照射し、 さらに注目されるのは、来迎印を結ぶ両手の頭指と大指には明ら (図22、23)、これが五色の糸を結びつけ 頭光や身光の 阿弥陀如来 制作年代

図23 阿弥陀如来画像 左手 個人蔵



阿弥陀如来画像 右手 図 22 個人蔵

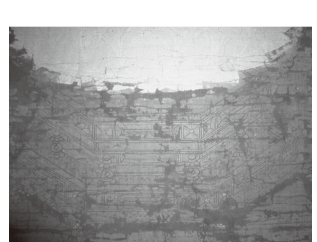
はない。

化したように思えるが、

いまひとつ明らかで



図 24 阿弥陀如来画像 個人蔵



阿弥陀如来画像 (赤外線) 図 25 個人蔵

と変容するものと思われる。

その他髪繍の作例は室町時代の作例である

仕組みになっている画像であり、

描かれた阿

によって輝く阿弥陀如来として浮かび上がる

いずれにせよ、髪繍でしかも背後からの光

弥陀如来が演出によって生身の阿弥陀如来へ

もうひとつ注目したいことは、本図の特色は来迎雲に踏割蓮

華ではなく、

蓮台の下方に六角框が描かれている点である

**図** 

おわりに

が必要と思われる。

今後の報告としたい。 どが知られているが、

また、

中世において髪

繍作例は多いと思われるので、さらなる考究

24 よって自らの往生の確約となるのだから、来迎形は当然であろう。 よる結縁が多くみられるが、本図の場合も寺院本尊を意図的に絵画 たかも極楽浄土から迎接しているかのような姿に描かれる。それに 25 これは先述したように、臨終本尊として、彫像との五色糸に 本図の場合は框が配され、 阿弥陀如来独尊であると、多くは乗雲にあらわされ、あ 彫像写しのようなものとなって

が、

岡山・定光院本、

香川・金刀比羅宮本な 実査していないので、

阿弥陀来迎図、 法について、中世仏画のなかから現聲寺本山越阿弥陀図、宝国寺本 迎図にみられる髪繍作例、そして阿弥陀如来を涌現させるような技 以上、 来迎図、 個人蔵阿弥陀如来図を手がかりに考察してみた。 とくに山越阿弥陀図にみられる五色糸と阿弥陀来

との関わりである。

涌現は視覚の問題であるが、観者だけが体感す

髪繍も人毛という生身の人間

五色糸は往生者との関わりであり、

ることのできるものである。

のように絵画が生身となるものでなはい。ことは難しい。江戸時代になって、浮絵と称される3D絵画やからことは難しい。江戸時代になって、浮絵と称される3D絵画やからのような絵画が制作されるが、それは絵をがしたが

彫刻で生身とされる歩行や歯吹きは絵画にあってもそれは生身とならない。歩行は文殊菩薩や普賢菩薩、大威徳明王のいわゆる走りた威徳が描かれても、ある形式でしかない。歯吹きも阿弥陀二十五大威徳が描かれても、ある形式でしかない。歯吹きも阿弥陀二十五大威徳における生身についてはあまり論じられることもなく、作例をそれほど多いとは思えない。しかし、五色糸も髪繍も数度の改装もそれほど多いとは思えない。しかし、五色糸も髪繍も数度の改装によって補修され、現状では判断しにくい場合もある。現聲寺本の掌にはわずかな孔を確認するだけであり、浄土寺本涅槃図の釈迦頭掌にはわずかな孔を確認するだけであり、浄土寺本涅槃図の釈迦頭掌にはわずかな孔を確認するだけであり、浄土寺本涅槃図の釈迦頭掌にはわずかな孔を確認するだけであり、浄土寺本涅槃図の釈迦頭掌にはわずかな孔を確認するだけであり、浄土寺本涅槃図の釈迦頭掌にはわずかな孔を確認するだけであり、浄土寺本涅槃図の釈迦頭

僧侶や修行者に求められるホトケの観想や阿字観、また、常行三昧など高度な修練と経験を必要とすることだろう。ホトケを観ずる
まよそ不可能なことである。それゆえ逆に霊験譚などを加え、なん
およそ不可能なことである。それゆえ逆に霊験譚などを加え、なん
あるだろう。誰しも生身仏に逢いたいのである。

かろうか。装置を備えた、方便とでもいえる仏画であると思われる。らく凡人でも生身仏をまのあたりに体感できるものだったのではな本稿でみた、五色糸や髪繍、そして涌現を可能にする技法はおそ

#### 注

### (1) 奥健夫

大学出版会、二〇〇五年九月)「生身仏像論」(長岡龍作編『講座日本美術史4造形の場』所収、東京「裸形着装像の成立」(『MUSEUM』五八九号、二〇〇四年)

四十三号、二〇〇八年七月)「仏像の生身化について―裸形着装像を中心に―」(『説話文学研究』

- ○一○年五月)
- 信仰」(『佛教藝術』三〇六号、二〇〇九年九月) 「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大學」」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大学」の「一個大學」の「一個大學」の「一個大學」の「一個大學」の「一個大學」の「一個大學」の「一個大學」」の「一個大學」の「一個一一
- (4) そのほか彫刻史では
- ① 長岡龍作「古代日本の『生身』観と造像」(『美術史学』二十九号、
- 二〇一一年三月) 出野敏文「仏身と造像―法身・生身・カミ」(『哲学』一二七号、
- 大学キリスト教文化研究所年報』十九、二〇一一年三月) 3 山本勉「生身仏―仏教美術における生の意味と造形」(『清泉女子
- (5) 『佛教藝術』三○七号、善光寺特集各論文参照(二○○九年十一月

などがある

- (6) 真鍋俊照『邪教立川流』(筑摩書房、一九九九年一月)
- (7) 加須屋誠『仏教説話画の構造と機能』(中央公論美術出版、二〇〇三年

二月

(8) 前掲奥論文注1

- 至文堂、二〇〇九年二月) 長岡龍作「清凉寺釈迦如来像と北宋社会」(『國華』一二六九号、二〇〇 年十二月)及び奥健夫 『清涼寺釈迦如来像』 (『日本の美術』 No五一三、
- 10 画史論考』所収、法藏館、二〇一一年二月)参照 拙稿「仏教版画の聖なる造形と納入空間の一特色」(拙著『日本仏教版
- 11 前掲注奥論文注1
- 12 月、二二三号、一九九五年十一月、二二四号、一九九六年一月、二二八号、 一九九六年九月) 關信子「迎講阿弥陀像考Ⅰ~Ⅳ」(『佛教藝術』二二一号、一九九五年七
- 13 大串純夫『来迎芸術』(法藏選書二十一、法藏館、一九六三年三月)
- 14 八月) 榊原悟『日本絵画のあそび』(岩波新書五七四、岩波書店、一九九八年
- 15 『新訂増補国史大系』
- $\widehat{16}$ 『恵心僧都全集』第
- 17

『恵心僧都全集』第一

- 18 『真言宗全書』 二十九巻
- 20 19 『金剛峯楼閣一切瑜伽瑜祇経』(『大正新脩大蔵経』第十八巻、№八六七) 『大正新脩大蔵経』第三十五巻、№一七三三
- 21 月)及び拙稿「愛染明王画像二題―根津美術館本とMOA美術館本」(『佛 教藝術』二六八号、二〇〇三年六月) 根立研介『愛染明王』(『日本の美術』M三七六、至文堂、一九九七年九
- 中野玄三『悔過の芸術』(法藏選書十三、法藏館、一九八二年四月
- 経三十二本 緯四十四本(一センチ四方)
- 24 八八年五月 小笠原小枝『染織(中世編)』(『日本の美術』16二六四、至文堂、一九
- 25 古代の繍仏については、肥田路美「勧修寺繍仏再考」(『佛教藝術』二一

- 二号、一九九四年一月)、同氏「繍仏研究 UM』五五四号、一九九八年六月)を参照。 一月)及び沢田むつ代「法隆寺献納宝物の金銅灌頂幡と繍仏」(『MUSE 心に」(『鹿島美術研究年報』第十一号別冊、鹿島美術財団、一九九四年十 弋 八世紀の二つの作品を中
- 26 伊藤信二『繍仏』(『日本の美術』心四七〇、至文堂、二〇〇五年七月)
- 27 叢書』第四輯、一九七七年三月) 山本泰一「来迎図繍仏の一遺例 徳川美術館阿弥陀三尊図繍仏」(『金鯱
- 前掲伊藤著書注26

28

- 29 十一月) 山下宏明校注『太平記』一(『新潮日本古典集成』、新潮社、一九七七年
- 30 『新訂増補国史大系』
- 31 一九九四年十月) 長谷川瑞校注『太平記』一(『新編日本古典文学全集』五十四、
- 32 製版本を底本とした、岡見正雄校注『太平記』一(角川文庫、角川書店 した、山下宏明校注『太平記』一(前掲注29)や流布本としての元和八年 掲注31) にのみみられるもので、その他では、慶長八年古活字本を底本と この「三尊一幅の来迎の象を縫はせ」との文言は天正本『太平記』(前 九七五年十二月)では記述がない。例えば、前者には、 ひたまひける。 墨染に身をやつし、柴のとぼその明け暮れは、亡夫の菩提をぞとぶら 四十九日と申すに、形のごとくの仏事営みて、北の方様をかへ、こき
- となっており、俊基の七七忌に仏事を営んだとしか記されておらず、また、 北の方も出家したが、仁和寺近辺に庵を構えたことも記されていない。阿 弥陀三尊来迎図の繍仏制作についてもみあたらない。
- 33 『大正新脩大蔵経』第五十三巻、
- 34 ように記されている。 『覚禅鈔』(『大正新脩大蔵経図像部』第五巻)第百二十八舎利には次の

三種舎利

三是肉舎利。其色赤也云々 珠林四十云。舎利有三種。一骨舎利。其色白也。二髪舎利。其色黒。

そのままの引用であるが、髪舎利の色は黒であるという。髪繍の人毛は当 然だが漆黒である。

- 35 明らかにした。 ることや西大寺と粉河寺との関係、そして周辺区画の引用と特色について 也七月十日」より随覚房鏡恵に着目し、西大寺のなかで、叡尊の高弟であ 鯨井清隆「広島浄土寺所蔵仏涅槃図再考」(『美術史』一七一号、二〇 年十月)鯨井氏は旧軸木の墨書銘「文永十一年粉河寺僧随覚房生年四十
- 36 本図には明治二十四年(一八九一)の次のような監査状が付属する。

第五九○八号 愛知県下 宝国寺

弥陀如来繍像 伝中将姫生髪ト云 繍 横一尺二寸九分 幅

右美術工芸上ノ参攷トナルヘキモノト認定ス

明治二十四年八月一日

臨時全国宝物取調局臨時監查掛 赤塚

輯

山名貫義

印 印

臨時全国宝物取調局臨時監查掛

臨時全国宝物取調局書記兼臨時監查掛 小杉温邨 印

臨時全国宝物取調掛正七位

黒川真頼 印

臨時全国宝物取調委員従四位

濱尾

印 印

臨時全国宝物取調委員長正三位勲二等 九鬼隆一

全国宝物調査が始まり、早期に価値ある文化財と認められたようである。

- 37 絹目経緯 経四十本、緯三十八本(一センチ四方)
- 38 前掲加須屋著書注7
- 39 次のような墨書がある。

巨勢公持筆 天元年中ノ人

り画師比定としては不可能であるが、恵心僧都源信が『往生要集』を 絵師を天元年中(九七八~九八三)の巨勢公持とされており、もとよ

> 時期に相当させている点が面白い 著し、市聖空也が活動し、浄土教と極楽浄土が人口に膾炙しはじめた

- <u>40</u> 絹目経緯 経四十四本、緯五十二本(一センチ四方
- 41 をおびた画像について述べ、羅漢画像の生身性について言及されている。 とその図様」(『アジア遊学』一二二号、日本と《宋元》の邂逅―中世にお かったものであるらしい。 しかし、それは宋代絵画と鎌倉絵画の問題を含めて、我が国には波及しな しよせた新潮流―、二〇〇九年五月)がある。宋代絵画にみられる現実性 絵画における生身を論じたものに、梅澤恵「羅漢図における『生身』性

現聲寺本の調査及び写真撮影にあたっては鯨井清隆君の協力を得た。 協力を賜った。ここに記して厚く御礼申し上げます。なお、宝国寺本、 氏に格段のご配慮を賜り、栃木県立博物館本田論氏と茨木恵美氏には調査にて 調査及び図版掲載については、柴田全順氏、桑原弘善氏、関隆氏、秋元雄史