# 映画における影の形象について

武

田

潔

#### 影を見る /影を操る

る「洞窟の比喩」について語り始める。生まれて以来、生涯を洞窟 シストの秘密警察の命を受け、この活動家を暗殺すべく接近してき 男が諳んじるこの名高い一節は、 は奥の壁に映る影を現実の事物ととらえるに違いない……〔図1〕。 の光にかざして人や動物をかたどった木や石の像を動かせば、 か見られない囚人たちがいたとして、彼らの背後で火を燃やし、 の中で過ごすように強いられ、しかも身体も頭も縛られて奥の壁し の窓から差す光に照らされながら、プラトンの『国家』で説かれ はおもむろに傍らの窓の板戸を閉じ、 たのである。男を歓迎しながらも訪問の目的を訝る恩師の前で、 訪れるが、その人物は男の大学時代の恩師であり、実は、男はファ はパリに亡命して反ファシズム運動を主導するある知識人のもとを 第二次大戦前夜のパリにイタリアから一人の男がやって来る。 それを個別に実体化する現実(木や石でできた像)と、さらに 普遍の真理をなす観念 暗がりに包まれた室内で正面 (火の光 男 彼

代表作『暗殺の森』(一九七〇)で強く印象に残る場面である。

ことよせて、 に終わったのだった。そう語る男の姿は、まさにこの比喩そのまま り上げたテーマであり、恩師が大学を去ったことでその論文は未完 信じれば現実になるだろうと答える。ベルナルド・ベルトルッチの じるが、男は己の影を顧みながら、たとえ幻影であれ人々がそれを 説明する比喩として知られるが、それはかつて男が卒業論文で取 それを模した表象 背後の壁に影となって浮かび上がり、 現今のファシズムの隆盛も所詮は幻影にすぎないと断 (壁に映る影) からなる、プラトンのイデア論を 恩師はプラトンの思弁に

に、

う は明らかであるが、 を欠いた主人公の行動の空虚さがいっそう際立つ趣向となったこと 0 原作にない「洞窟の比喩」のエピソードを付け加えたことで、信念 年』)を映画化するにあたり、自ら脚本も手がけたベルトルッチが、 寓意をなしていることも、 アルベルト・モラヴィアの小説『順応主義者』(邦訳『孤独な青 ベルトルッチ自身、後の『カイエ・デュ・シネマ』 他方で、この情景が映画を見る行為そのもの 今日では広く了解された知見であろ 誌のインタ

を論じたことで、そうした観点は映画的フィクションの受容に関す 品 自分を見捨てた親をなじるかのような風情で、あなたが大学を去っ はくだんの場面の最後に現れるある身振りである。男は、 開を予見するかのような鋭い直観にもまして、ここで注目したいの の虚妄をプラトンの思惟に結びつける巧みな趣向や、 考察の中でしばしば取り上げられている。しかし、ファシズム支配 節で触れる)においても、 る理論的基盤の一つをなすに至った。さらに、概ね一九九〇年代以 ボードリーの論文が、 ヴューでそのことを語っており、彼が言及しているように、この作 の数年後に『コミュニカシオン』誌に掲載されたジャン=ルイ 相次いで刊行されている、陰影論、の書物(これについては次 映画体験と「洞窟の比喩」との根源的な関係 洞窟の比喩は映画と影の関わりをめぐる 映画理論の展 あたかも

さわしいフィギュールと言えよう。 したやり の姿勢も脆いものに違いないと察しているのであるが、二人のそう が真にファシズムを信奉しているわけではなく、その虚無的な加担 て形象化されている。まさに、光と影の偉大なわざ、 い壁面を回復するという、 取りは、 ここでは男が黒い影を作り出し、恩師がその影を ともに光と影を操る身振りとし たる映画にふ

映っていた男の影を消し去るのである。この恩師は、

自分の教え子

壁に

すと、男が閉じた窓の板戸を再び開け、室内に光を満たして、

たから私はファシストになったのだと語るが、それを聴いた恩師は

|本物のファシストならそんな言い方はしないだろうね」と受け流

取り違えるためには、 そもそもプラトンの 洞窟の比喩において、 彼らの背後で火を燃やし、 囚人たちが影を現実と その光に雛形をか

は、

自身が大学を活動の場としながら、

そのために通常求めら

れる

詰めで、 カル『コンチネンタル』(マーク・サンドリッチ、一九三四) ばフレッド・アステアとジンジャー・ロジャーズ主演のミュ ざす、影を操る者、の介在が必要であった。 これに関連して、ベルトルッチが『ラストタンゴ・イン・パ いずれの場合にも決定的なのは、そのように影を操る行為が、 主人公の二人をホテルの部屋で監視する伊達男が 映画にまつわる幾多の引用 映画におい ロラン・バ いても、 そこでベル 紙 ルトの 人形を しか ージ の大 回る

\$ いるのである。 それはおそらく、 調しながら、「ロラン・バルトが言ったように、 ろうとしたのであり、そうした映画狂的な意匠も、メタ映画的で言及を盛り込んだことについて、自分は理論ではなく見世物を創言なる盛り込んだことについて、自分は理論ではなく見せ物を創 る。 して最初に行った講義の中で語ったものである。 に手も見せて、 ありながら物語の進行を支える役割をも担っていたということを強 ヴァーグ的な青年映画監督をはじめ、 トルッチは、ジャン=ピエール・レオ扮するいかにもヌーヴェル ある言葉を引き合いに出していることは甚だ興味深い。 リ』(一九七二)をめぐるインタヴューの中で、 蔽されて初めて、影を現実とみなす錯誤が成立するという原理であ 光を当てたアステアの術策がなければならなかった〔図2〕。 蓄音器のターン・テーブルに載せて回転させ、それにスタンドの づめ洞窟の囚人の遙かな後裔と化してしまうためには、 紙人形の影を見て彼らが隣室で踊り続けていると信じ込み ベルトルッチはこの言葉の出典を示してい 指の動きが影を作るさまも見せるのだ」と述べて バルトがコレージュ・ド・フランスの教授に就任 影絵では影と同時 その冒頭でバルト

学の記号学」をめぐって、これから進めてゆく論考の展望を、 性が反対の特性を阻むような不安定な主体」を、フランスの最高学 究を志しながら、書くことと分析が相克する曖昧なジャンルである 身を人目に晒さないということが本当なら、そして、私たちが、メ えない点で否定的なものである。なぜなら、「科学の主体は自分自 に対して、科学研究におけるように純然たる「メタ言語」とはなり る」ことを説いている。すなわち、片や記号学は、エクリチュール の中で、自分のめざす記号学が「否定的であると同時に能動的であ いはむしろ、それを導く自らの志向を表明しているのであるが、 くも犀利な謝辞を呈している。その上で、彼が嘱任された講座「文 府たるコレージュ・ド・フランスが迎え入れてくれたことに慎まし 評論しか生み出してこなかったと述べ、そうした「言わば各々の特 資格(大学教授資格)を有しておらず、また人文科学の分野での研 ある そ

> 意味での) る意識的な罠との戯れ)、まさにそうした、想像的な、(ラカン的な べているのみならず、双方に内在する根本的な両義性をも指摘して いう、通常は相容れないような様態が不可分に重なり合うことを述 たバルトにいかにもふさわしいこの言葉は、 ることを明かしている。 いる点で(否定の様態における影絵と手の共存、能動の様態にお 構築をめざし、次第に〝テクストの快楽〟の実践へと誘われて 両義性こそが、 記号をめぐる言説生成の要諦をなしてい 単に否定的と能動的 0

を模したシルエットを見せる時の、あの奇妙な一致の、不可思議な また あれ、 は、 れるような「影絵芝居」の場合には、基本的には影絵師の存在はス 楽と違って影絵においては必ず、影絵師、の介在が明示されるわ るものから実物のごとき姿や動作が生み出されるという、 よるのではなく、光源と、光を遮る物 クリーンの裏側に隠される。しかし、いずれにせよ影絵の魅力と の両方を見て楽しむことが通例であろうが、他方、 が子供時代に経験したように、影を操る手つきとそれが作り出す影 ではない。確かに家庭などでの「影絵遊び」では、 ルを割り当てる」と述べた一節にも通じるものであるが、 て、「それは芸術と作業を一緒に開示し、各々にそのエクリチュー の中で、人形遣いの介在をあえて露呈させる文楽の上演形態につ の興味と賛嘆に根ざすものに違いない。実際、洋の東西を問わず、 ここでの影絵と手の共存に関する指摘は、バ 単に壁やスクリーンに映し出される黒い形象やその動きのみに 紙や板で作られた人形であれ) の連係によって、 (巧みに組み合わされた指 ルトが 小屋がけで行 われわれ 『記号の帝 実物ならざ の誰も

古くから影絵の種明かしを供する冊子の類が数多く流布してきたと

理解させたいと願う」ものなのである。

当初は学としての記号学の

あるかのように記号と戯れ、その魅惑を味わい、人にも味わわせ、

う」という点で能動的なものである。

記号学者とは「意識的な罠で

それに手を加え、時には模倣しながら、想像的な見世物のように扱

なく、「記号へと向かい、それに魅せられ、それを受け止め、

かし、片や記号学は、記号を不動化したり、破壊したりするのでは 斜視状態の、見世物そのもの」とならざるをえないからである。 になるのは、影絵師が自分の手と一緒に、ウサギやカモやオオカミ のだとしたら、記号で記号を語ることによって私が引き受けること 夕言語、と呼ぶものは結局、そうした見世物の抑制にほかならない

いう事実も、そうした魅惑のあり方を示唆していよう。(1)

然的に、 気仕掛けの影絵としていま一度投影されるからである。そこには必 その影の映像が―― 写体となる影が現実において投げかけられ、 じく、、信憑の体制、(メッツ)と呼ばれる両義性の心的機構がい れる影の〝現実感〟をめぐっては、 現実に目にする影もその実在性については曖昧な性格を帯びている ることになり、さらに、 れた時点は、 いる映画館の空間ではない) は必ずや二度投影されていることになる。最初は撮影の時点で、 て提示される。 する限りにおいて、現実そのものではなく映像による再現表象とし ての事象は、被写体をフィルムに記録し、それをスクリーンに映写 本的に異なっている。まず、 と、そうした情景を映画作品中で目撃するのとでは、その様態が根 (事物に似ていながら事物そのものではない)ことから、 しかしながら、 空間的な転移(もとの影が生じ、見られた場所は、 観客がそれを目にする時点よりも前である) したがって、 現実にそれらの影絵遊びや影絵芝居を楽しむ -中国語で映画を「電影」と称するように 洞窟の比喩が示唆するように、もともと や、 元来、 映画の画面に影が出現する時、その影 時間的な遅延(もとの影が撮影さ 幽霊や幻想が描かれる場合と同 映画の画面に映し出されるすべ 次いで映写の時点で、 映画に現 が介在す 観客の 被 0 電 0)

放つように――スクリーンに映し出される「ただの影」にすぎない。た――『雨に唄えば』(一九五二)の序盤でキャシーがドンに言いも鑑賞者も生身の人間であるのに対し、映画ではそれらの人物もま。このことは人物についても同断で、現実の影絵にあっては影絵師

と現実性を軸として、

どのような表象の契機を切り拓くかを論じた

ぐる論考の流れを辿り、

次いで映画に現れる影が、

空間性と時間性

形象を考える上でも重要な意義を担うことになる。

これらの問題を射程に収めながら、

本稿ではまず、

陰影全般をめ

そうの複層化を呈することになる

物語世界外の状況に着目すれば、それらの映像を送り出してまるようまではあまですの影絵芝店」のくだりのように)。しかし、描かれる内容を離れている。 それが見世物の存立を物理的に保証しているにもかかわらず 雄鶏の影絵を見せるシーンのように)、あるいは影絵芝居の場面で、 で、 こともあれば(オーソン・ウェルズの『市民ケーン』(一九四 映画においても 物語世界の次元では、現実と同じく、例めぐって、現実とは明らかに異なる不均衡が認められる。 通じる、 見世物の進行中は決して顕在化することがない。 るいはそれゆえに、技術的なトラブルでも生じない限 ける影絵の実演とは違って、映写技師という、影絵師、の介在は、 ているのは客席の暗闇に座っている観客である。 るのは映写室で機器を操作している映写技師であり、 ルの『ラ・マルセイエーズ』(一九三八)で描かれる「セラファン 創り出す影絵師の姿は示されないこともある(ジャン・ル スクリーン上の影絵とそれを見る観客は示されても、その見世物を 遊びに興じる場面で、 しかも、 支える根源的な原理の一つにほかならず、それは映画に 後妻となるスーザンと初めて出会った主人公が、彼女の部 そこでは、影を操る者、と、影を見る者、 こうした、人為の排除、 影を見る者とそれを操る者がともに示される の装いこそは、 描かれる内容を離れて 装置論の主張にも そして、 映画的表象作用 の関与の仕 映像に見入っ 例えば影絵 お なるほど、 現実にお ける影 ノワー 方を

起する特異な相貌を探ってみることにする。上で、最後に、映画において、影絵と同時に手も見せる。わざが提

#### 陰影論の系譜

れた展覧会『陰影礼讃』(二〇一〇)が、時代や文化圏やジャンルジョン」(一九九五)や、国立美術館五館の共同企画として開催さ ジョン」(一九九五) や、 十九世紀』(一九九七)など、日本文化における影と影絵の系譜を ちを魅了した謎の歴史』(二〇〇〇)を著し、フランスでは「ファ『影の発見――プラトンからガリレオまで、偉大な精神の持ち主た したマイケル・バクサンドールの『陰影と啓蒙』(一九九五)(ユト) 顧みる試みがなされるとともに、雑誌 の伝統的な文化や生活様式の内に、翳り、の美への嗜好を見出した 的な考察が発表されている。わが国でも、かつて谷崎潤一郎が日本 えるものの裏側 刊行され、その後も、イタリアの哲学者ロベルト・カザーティが ル・I・ストイキツァの『影の歴史』(一九九七)などが相次いで 西洋文化誌における影の意義を独自の観点から考究したヴィクト リッチの簡潔な『影―― まれるようになった。 (一九九五)をはじめ、陰影をめぐる啓蒙時代の言説を精緻に分析(16) 陰翳礼讃」(一九三三)が知られているほか、現代においても前 ンタスマゴリー」研究で知られるマックス・ミルネールが『目に見 の山本慶一『江戸の影絵遊び』(一九八八)や展覧会『「影絵」 一九九〇年代の半ば頃から、 -陰影試論』(二○○五)を世に問うなど、 今や古典となった観のあるE・H・ゴンブ 西洋美術における投射された影の描写』 陰影をめぐる論考が盛んにいとな 『is』の特集「<影>イリュー 刺激 の

こうした多彩な陰影論が教示あるいは示唆するように、本来の違いを越えた興味深い陰影の展望を提起している。

shade(陰)という別々の語が派生した。 ちの用いる漢字についても、「影」の語義は日光が当たって明暗 の sombra) にも継承されたが、英語においては shadow の語彙(フランス語の ombre、イタリア語の ombra、スペイン語 を意味し、そうした語義がドイツ語の Schatten や、 ては、ギリシャ語の σκιάも、ラテン語の umbraも、 の暗い翳りを意味するようになった。他方で、 などをかざして覆い隠す意から、ものに覆われることで生じるほ かげ」や「暗がり」を指すに至った。さらに「翳」は、羽根飾 たらず湿気がこもっていることを意味する「侌」が合わさって に由来し、「陰」は丘や山を示す「阝」(もとは「阜」)と、 区切られることを意味する「景」と模様を表す「彡」の組み合わせ の種の陰影の区別は洋の東西を問わず古くから行われ、 てはならず、辺りが「暗がり」に覆われていなければならない。そ がそれとして際立つためには、当然ながら洞内が煌々と明るくあ たちがそれを見てとるには、つまり燈火の投げかける光芒の内に影 光にかざされた雛形が奥の壁に投げかける「影」であったが、 られる。 かげの土地のような(あるいは「蔭」ならば草かげのような)「日 の欠如や減衰として定義できる陰影は幾つかの大まかな類型に分 プラトンの洞窟の比喩において、 直接言及されるのは火の 西洋の言語に 口 影と陰の両方 マンス諸 例えば私た 日が当 囚人 あ Щ

深いものであるが、ここでは主にルネサンス以降の西洋において、このように陰影の区別に関わる言語的な系譜はそれ自体でも興味

に広がる陰の三つが、基本的な区分として考えられてきた。 している。このように陰影を分類する仕方はさまざまであるが、少表面に投げかける「影」(sbattimento)を区別していたことを紹介 た。また、ゴンブリッチも前掲書の冒頭で、十七世紀のイタリアの 対象を包み込む暗がりが、 する上でひときわ重視された。これに対し、対象が投げかける影や、 に対象そのものの表面に生じる翳りは、事物の立体感や質感を描写 んでその立体感を失わせる」と主張したように、そこでの陰影、 わめて確実な要因である」と述べ、「遍在的な光は、物体を取り囲 オナルドが 立体感を生み出す要因として扱われたという事情があり、 た分類が定着した背景には、もともと西洋美術史において、 に投げかける影と、(三)物体とその影の間の、光が遮られる空間 当たらない側の表面に生じる陰影と、(二)その物体が他の表面上 なくとも西洋においては、(一)光を受けた物体それ自体の、光の に表面を翳らせてゆく「半影」(mezz'ombra)と、球体が床などの 書物が、球体を例に採りながら、光が当たらない側の表面にできる その場所に停止して、そこに自分の基底部の形を投影する」と説い 源影」(ombra primitiva)、「物体から発して、 陰影をめぐる認識が辿ってきた大まかな推移を振り返っておくこと 「陰影」(ombra)と、光が当たる側から当たらない側にかけて徐々 「派生影」(ombra derivativa)と呼び、後者が「障害物に出会うと、 一光と影について」の中で、「物体の表面に張り付いた影」を「始 まずレオナルド・ダ・ヴィンチは、 「明暗は、 あらゆる物体の形姿を認識させてくれる、 それ自体の表現効果において活用される 『絵画の書』の第五部 大気中を走る影」を 実際、 陰影は そうし 特 少 ŧ レ

> ているのは、光学や天文学や「グノーモニック」におけるその ることが天文学に大きな発展をもたらしたり、あるいは物体が投影けては、例えば望遠鏡を用いて月や惑星の表面に生じる影を観察す えて「影」をめぐる論考に専念しているのも、そうした西洋美術史 至った逆説的な帰結について、ミルネールは『ファ 義であり、美術や神話など文芸に関わる陰影についてはごく簡略に 究されていった。実際、『百科全書』の「影」の項で主に論じられ むしろ世界の知的な認識と統御という展望のもとで陰影の問題が する影を幾何学的に製図する技術が建築や工学に応用されるなど、 盛を迎えてからであった。ストイキツァがその著書において、 ようになったのは主に十七世紀以降、なかんずくカラヴァッジオや 触れられているにすぎない。そうした啓蒙時代の言説がもたらすに の基本的な枠組みを踏まえた一つの戦略であったのかもしれない レンブラントやラ・トゥールらに代表される「テネブリズム」の隆 その後、十七世紀の科学革命から十八世紀の啓蒙思想の時代にか ンタスマゴリ あ

啓蒙時代〔le siècle des Lumières〕はまた、 に大きな影響をもたらし、 動したのであって、そのことは文学における想像世界のあり方 形したりできるような思考や技術が発達したことによって、 法則を統御し、 [le siècle de la lumière] 客観と主観、 世界の外見を利用しながらそれを矯正したり変 さらには現在と過去の境界までもが変 なかんずく実証できるものとそうで でもあったのであり、 ある意味で光の 光の伝播 現 世 0

幻想光学試論』の結論で次のように述べた。

ないもの、 可能なものと不可能なものの限界と戯れ、 その両方

学においては、その影響が著しかった。 (窒)を等しくありそうなこととして現前させてしまうような類の文

力の系譜について多くの頁を割いている。無論、幻想的な事象ドイツ・ロマン派幻想文学から現代文学に至るまでの、陰影の想像 うになった。 しての影や闇は、 (これがまさにフロイトによる「不気味なもの」の定義である) と人間にとって親密でありながら通常は秘められているものの露呈 書における記述の検討から説き起こしているが(これについては後 ミルネール自身、 としての陰影の概念は近代において初めて成立したものではなく、 また、その『目に見えるものの裏側』では、ノヴァーリス、ユゴー、 影の精神的な意義についても考察をめぐらせたが、ミルネールも(%) 作品をはじめ、各地に伝わる民話や呪術信仰などを取り上げつつ、 ター・シュレミールの不思議な物語』(邦訳『影をなくした男』) 身や鏡像の主題を論じた著書『分身』の中で、シャミッソーの『ペー ての影や闇の主題が、文芸のさまざまな領域において展開されるよ いて、人間の根源的な欲望や忌まわしい妄想を形象化する契機とし わけドイツ・ロマン派の幻想文学やその流れをくむ幾多の作品にお (一八一四) やアンデルセンの『影法師』(一八四七) といった文学 このような変容を経て、十八世紀末から十九世紀にかけて、 少なくとも、 かつてオットー・ランクは、 基本的にはやはり自我が人間主体の根幹として認 自らの陰影論をギリシャ=ローマ時代の古典や聖 神聖で超越的なものの顕現としてではなく、 精神分析学の見地から分 とり

> あろう。 識されるようになった時代に生み出された形象と考えるのが適当で

### 映画における影と陰

ŋ

見えるものの裏側』も、 題名しか挙げていない他の作品に関しても、 る光景はドイツ表現主義映画の典型的な意匠には違いないが、彼が る程度であり、確かに連続殺人犯や吸血鬼の不気味な影が跋扈す(49) ぐる該博な知識と卓抜な洞察によって最も魅力的な陰影論の一つと らの陰影論の書物において映画作品が取り上げられることは稀であ を幅広く渉猟するのみならず、冒頭で洞窟の比喩と映画の関連を論 譚の造形など、注目に値する要素は少なくない。また、古今の文芸 のインパクトや、『戦く影』(アルトゥール・ロビソン、一九二三) のしかかってきたり、その影が主人公を追いかけてくる非凡な情景 の『ファントム』(一九二二)の中で、家並みが主人公に向かって ラトゥ』(F・W・ムルナウ、一九二二)について簡略に論じてい リガリ博士』(ロベルト・ヴィーネ、一九二〇)と『吸血鬼ノスフェ なっているストイキツァの『影の歴史』ですら、映画については 映画を主たる対象としていない以上、当然かもしれないが、 巻末には映画に関する一章を設けてもいるミルネールの 催眠術や影絵芝居、影や鏡の形象を交えて繰り広げられる夢幻 あったとしてもその範囲はごく限られている。 ―ロベールソンの「ファンタスマゴリー」から表現主義映画を 考察の主眼は――いかにもミルネー 例えば同じムルナウ 西洋文化誌をめ 冒に ルらし

や『死刑執行人もま

経て、

フリッ

ツ・ラングの『M』(一九三一)

じ、

で、

レイ、一九五六)で誇大妄想に陥った主人公の背後に伸びるまさに ヒロインの影も、はたまた『ビガー・ザン・ライフ』(ニコラス ク・ターナー、一九四二)で夫とその同僚の女性を脅かす呪われた るボスに忍び寄るギャングの影も、『キャット・ピープル』(ジャッ 世を双子の替え玉とすり替えようと策謀する男たちの巨大な影も、 アプローチとしてはやはり限定的な観を否めない。彼らの著書で 系譜を辿ることにあり、それなりに興味深い論考ではあるもの た死す』(一九四三)へと至るような、幻惑の体験としての映画 `実物大以上゛の影も、言及されることはないが、それらの事例が 『暗黒街の顔役』(ハワード・ホークス、一九三二)の冒頭で敵対す 『鉄仮面』(アラン・ドワン、一九二九)の中盤で若きルイ十四 0) 0

田温 れである。 画と絵 照明と日 本映画における陰影の美学を探究した宮尾大輔の『陰影の美学 ニが著した小冊子『影の魅惑』(二○○七) や、映画理論家ジャッ る。シネマテーク・フランセーズの館長も務めたドミニク・パイー 分野でも近年、陰影の主題を扱った書物が相次いで刊行されてい ク・オーモンが影に限らず広く映画における陰影の問題を検討した 『影絵師』(二〇一二)、さらには黎明期から一九五〇年代までの日(雲) 他方で、こうした陰影論の隆盛に応えるかのように、映画研究の 司 画 0 [本映画] ·『映画は絵画のように――静止・運動・時間』などがその相関を論じる中で影や反映の形象についても考察した岡 もちろん、 (二〇一三) や、西洋美術史の知見に基づいて映 これらの研究においても洞窟の比喩と映画の などがそ

程度共有しており、

実際、そこでは影をめぐって

[戦く影』

わ

とは言うまでもない。

一群のドイツ表現主義映画のそれに比べて精彩を欠くわけでないこ

となく-映画館以外での映画鑑賞が広く普及した現状にはまったく触れるこ 化の様態を考える上では、いまだ検討が尽くされたとは言 た書物も存在するが、こと映画的テクストにおける影と陰(通底性がしばしば言及され、なかにはこの問題自体をテー は映画館の暗闇を— 社会的検証を欠いた観念的思弁として厳しく批判する一方で、自身 な見解も見受けられ、なかんずく、 述も簡略に過ぎるし、オーモンの『影絵師』は豊富な事例を交えつ 実際、パイーニの『影の魅惑』は取り上げている作品がわずかで論 つ随所で鋭利な分析を展開しているものの、時に首肯しかねるよう ・映像に関わるハードとソフトの普及による、 なかにはこの問題自体をテーマとし ボードリーの装置論を歴史的 「い難 の形

いる点(48) は、 主題系について長らく考究してきた筆者自身と関心や認識をある 岡田による『映画は絵画のように』 推奨された背景に当時の困難な製作条件があったことを実証するな て、 時代の「明、から東宝移籍後の「暗、へとそのイメージが変容して 影の美学』は、林長治郎=長谷川一夫のキャリアをめぐって、 嗜好に倣ってか-で緻密に分析することで明らかにし、 いった過程を、撮影所の製作体制から具体的な表現の細部に至るま れ、 注目すべき成果を上げているが、その主たる関心は― 西洋とは異なる美学的伝統が称揚され、 その点で本稿がめざすところとはむしろ逆である。 明らかに整合性を欠いている。他方で、宮尾による『陰 依然として「映画的状況の本質的様相」とみなし続けて ―「影」よりも「陰」や「翳り」にあるように思 は、 また戦時下の日本映画につい 映画に現れる視覚的表象の 陰影を生かした撮影が 谷崎 松竹

のもとに、 を主眼としている観があり、それは、映画とその分身、という視座 の契機を探ってきた筆者のアプローチと必ずしも軌を一にするもの はり著者が専門とする西洋美術史や西洋文化誌と映画との結びつき ガー・ザン・ライフ』も詳しく分析されているが、その論述は、 表記では原題の直訳の『影』)も『キャット・ピー 互いに相関する視覚的表象を介して映画の自己反省作用 ブル』も P

トラクションに至るまで、 ヴューイングやプロジェクション・マッピングやテーマパークのア 在する広告や掲示のディスプレイから、大がかりなパブリック・ やテレビゲームのほか、個人ではスマートフォンやタブレットPC ネット配信を利用して、映画を見ることも広く普及している。 宅のテレビやパソコンで、 に隔てる要因でもあった。しかし、 可欠であった。そして、それが映画とテレビを技術的かつ存在論的 にほかならず、それを見るためには映画館の暗闇という「陰」が不 る映像は、映写機のランプの光がフィルムを通して投げかける「影 理しておこう。先にも述べた通り、 にあらかじめ考慮しておくべき点を、映像媒体の現況を踏まえて整 象としての影」と「環境としての陰」——について論じる際(st) 画に限らず映像を提供する媒体は、 チュアル・リアリティなどのデヴァイス、公共の場では遍 映画における影と陰 その展開は実に多種多様である。 映像ソフトやテレビ放映(の録画) 今日では映画館のみならず、 元来、スクリーンに映し出され オーモンの表現を借り 自宅のテレビやパソコン このよ さら h 自 ば

> は周知の通りである。 ず、 文化の「ハビトゥス」(ブルデュー)の変容を探究しつつあること 的=産業的および社会的=歴史的観点から検討を加え、 写して見る場合には最低限の暗がりが必要となる。 の機能様態の著しい変化をめぐって、近年のメディア研究が技 に上げることが日常的に行われている。そのような「スクリーン」 カメラや種々のモバイル機器を用いて映像を撮影し、それをSNS 客ならぬ利用者の側でも、映像を受容するのみならず、ヴィデオ 別することも、 たそれを必要とするか否かという基準によって諸々の映像媒体を区 では映画館の暗闇を映画を見るための必須条件とみなすことも ターなど自ら発光する表示装置で視聴する場合には暗闇を必要とせ うな状況のもとでは、当然ながら、 逆に、テレビやパソコンなどの映像でも、プロジェクターで映 もはや不可能であることは明白である。 映画作品を見るにしても、 要するに、 映画= その上、 現在 ま

限 り<sub>51</sub> そ考えられない)、それが映画として製作、 見知らぬ多くの観客が、 人々にとっては、たとえ自宅のテレビで映像ソフトを見る場合でも に消失したとは考えにくい。 クリーンに見入るという――についての志向や認識が、 いた環境とそこでの慣行-在にあっても、少なくとも一定以上の世代の、 (彼らにはスマートフォンの小さな画面で映画を見ることなどおよ しかしながら、、映画作品を鑑賞する、行為が本来的に要請 そこで自らが行っているいとなみが、 自らの座席に収まり、一 <u>二</u> 十 映画館の暗闇の中で上映され、 世紀に入って二〇年余を経た現 公開された作品である 映画鑑賞を愛好する 定の時間じっとス もはや完全 互. 館 の暗 して

もともと映画

なした鑑賞様態が、現時点においてもなお、少なくとも映画愛好家うが、かつて精神分析学的映画理論が映画的快楽の基底的要件とみ 闇 因とみなされるわけではないのと同じように。 よ、それが建築物の壁面を彩る造形的表象として生み出されたとい する手段はたいてい画集やネットに掲載された複製写真であるにせ れることで技法としては衰退したにせよ、そして、現在それを鑑賞 ス期に盛んに描かれたフレスコ画が、やがて油彩画に取って代わら 法的選択として認められてしかるべきである――ちょうどルネサン て、それを映画について考究する上での基盤とすることは一つの方 と呼ばれる一部の観客層によって志向、実践されている限りにおい の推移とともに、将来的にそれが潰え去ることは十分に考えられよ た感覚が普遍的である根拠はなく、 える以上、その事実を無視するわけにはゆかない。むろん、そうし ない仕様の教室で映画の上映=鑑賞を行うことには大きな抵抗を覚 白く霞んでいてもさしたる不都合は感じないが、完全な暗闇にでき 会議室の薄明かりの中でパソコンから出力=映示される資料映像が いるのではなかろうか。筆者自身、大学での平素の活動において、 を始源とするものであったという感覚は多かれ少なかれ潜在して 今日でも美術史や絵画理論の研究において無視すべき要 映画と映像をめぐる状況と世代

を掲げた点にあったのである。付言しておけば、オーモン自身、『影歴史的検証の必要性を強く訴えながら、その主張に合致しない見解と規定したこと自体にあったのではなく、自らが理論構築における謬は、映画館の暗闇を現在でも有効な「映画的状況の本質的様相」

したがって、先に言及したオーモンの所説に戻れば、そこでの誤

とみなされるようになると私は予言する」ことを理由に、 が映画と呼ぶもの、 るが、実は、そこには映像メディアにおける反省的契機の射程とアの変容を論じる言説においてはとかく「郷愁」と形容されもす いるのだ」と留保を交えて明言している。こうした所感は、いるのだ」と留保を交えて明言している。こうした所感は、 常に存続している。映像の素材というフィクションが常に存続して 写の母体としてのフィルムが、少なくとも幻想上のモデルとして らないままとなる子供たちにとってはおそらく違うだろうが)、 知の媒体が作り出す事象も含めた、 ヴィデオ、テレビ、 の世代においては、 れる。少なくとも、 盤とみなすことは、 暗闇の中での、フィルムを用いた上映を映画体験の「幻想上の」 いう重要な問題が関わってくるのであり、そのような見地からも、 で、「それでも私の世代にとっては(フィルムの段階をほとんど知 のモバイル機器で映画を見る機会が増えつつある状況に触れた上 絵師』の二年前に上梓した『光の魅惑』では、ノートパソコンや種 ――映画」ではなく「動画」 またそれをめぐって映画史と呼ぶものは、 決して妥当性を欠いた選択ではないように思わ コンピューター制作によるイメージ、さらに未 いわゆる映画媒体が作り出す事象だけでなく、 ノエル・キャロルが主張するように、「私たち 」として映像を一 より広範で連続的な歴史の 括することだけが メディ

まざまな陰影の様態が現出することは言うまでもない。例えば、古ンやモニターに映し出される映像それ自体の内にも、先に論じたささて、映画館の暗闇が必須の場であろうとなかろうと、スクリー

唯一の正しい方針であるとする考え方には与することができない

画 クスのように、夜の自宅でただ一人、悪漢を迎え撃つことになった くなるまで待って』(テレンス・ヤング、一九六七)のクライマッ な意匠のもとに闇が現前する例は幾つも挙げられる。 後、そこに開いた弾痕の穴から廊下の光が差し込む光景など、 を撃って辺りを闇に閉ざす場面や、フリッツ・ラングの『恐怖省』 ならず者の一味と格闘する主人公を助けるため、仲間が拳銃で街灯 えばルネ・クレールの 映画にあって、暗闇が特権的な役割を果たすことも珍しくなく、 にほかならなかった。さらには、光なくしては存立しえないはずの いった、まさしく光明と陰影の相関を体系的に組織するアプローチ せるか(例えば一九四〇年代のフィルム・ノワールのように) 場面全体を明るく照らし出すか(例えば一九三○年代のコメディ映 てさまざまな様相を呈する「ハイキー」や「ローキー」 統に連なるものである。 なる照明法であるが、それは明らかに西洋絵画における陰影法の伝 した男がドア越しに撃たれ、 (一九四四) 補助光線」、さらに人物の輪郭を際立たせる「バックライト」から のように)、暗い翳りを基調に明暗のコントラストや影を際立た ハリウッド映画で標準的な照明法とされたい 銃撃の閃光に照らされて扉の面 斜め前方から人物を照らす「主光線」と、 (例えば鼻筋や頬の)を和らげるために反対側から当てる の大詰めで、 『巴里の屋根の下』(一九三〇)の終盤で、 あるいは、時代や国やジャンルなどによっ 咄嗟に部屋の明かりを消して逃げようと 暗闇の中に一瞬、 が明るく浮かび上がった 開閉される戸 それによってで わゆる「三点照 時には、『暗 の画調は、 秀逸 0

> た、 クリーンが、時として暗闇に覆われてしまうことのインパクトも 確かに、 はずのアクションが、完全な闇の中で繰り広げられる例さえある。 を真っ暗にすることで窮地を脱するという、本来なら見せ場となる 映画的な興奮の一つのかたちに違いなかろう。 (sī) 映画館の暗がりに輝かしく浮かび上がることを常とするス

相

けを、 えば、 いる。他方で、投影された影以外の、あるいは動きも明暗の縁も見(器) (器) とが少なくない。このことは、カザーティやオーモンが述べる通り、 と物体と影が一緒に知覚される場合が多いこと、さらに人間の視覚 そうした影はしばしば動きを伴って目につきやすいこと、また光 して受けとめることはまずないのではなかろうか。 夜の闇を、 解することも別に奇異な考えではないであろうが、それに対して、 現象ととらえることは一般的な理解であろうし、また、 天体現象についての日常的な感覚からも確認できるであろう。 てとれないような類の陰影は、そもそも陰影として認識されないこ ドールは、一般に陰影が観察されたり考察されたりする際には、 かく「投影された影」が注目される傾向を指摘し、その理由として、 のように思われ、 は等しい関心をもって受け止められるわけではない。 しかしながら、 義的な魅惑とは、 太陽に照らされない側の月面に生じた「本体の影 月食を、 太陽に照らされていない側の地表に生じた陰の広がりと 地球が太陽光を遮って自らの影を月面に投げかける われわれが陰影と相対する時、そのさまざまな様 その限りでは、 影の形態とその運動によってもたらされるも 投影像の形とその動きによっ やはり、 月の満ち欠

盲目

のヒロインが、

愛用のステッキで家中の電灯を叩き割り、

室内

0)

思う。

思う。

思う。

思う。

思う。

思う。

思う。

のは、のは、のは、いいと、いいと、いう光と影の偉大なるわざの根本であるとすれば、やはり映画のない。スクリーンに映し出される影の形象とその運動こそが、映画ない。スクリーンに映し出される影の形象とその運動ごそが、映画ない。スクリーンに映し出される影の形象とその運動であり、片や受という光と影の偉大なるわざの根本であるとすれば、やはり映画の愉いな身体運動であり、片や受生成される映画の愉しみも、片や能動的な身体運動であり、片や受生成り立つ影踏みの遊びも、映像が繰り広げる情景に見入ることでで成り立つ影踏みの遊びも、映像が繰り広げる情景に見入ることで

を表示するのであ

#### 影と空間の侵知

の位置関係、 「観相学」の探究に応用したのも、影が本人の本呕を忠実こっますなくです。 (②) いっぱい かいません (②) いっぱい でいる でいました (②) いっぱい はうヴァーターがそれを正確に描くための装置を発明して 光が壁の上に投げかける彼の影の輪郭を写し取ったのも、(61) かの物体によって遮られるために他の表面上に投げかけられる暗部 いることもまた自明である。 示する対象との物理的な結合関係によって規定される記号をなして 象った「類像」をなすからにほかならなかった。 は十八世紀後半のヨーロッパで「シルエット」が人気を博し、 る。プリニウスの の類似関係によって規定される記号をなしていることは明白であ が パー コリントに住む娘が愛する青年の旅立ちに際し、ランプの よって当の物体の存在や形状、 同じくパースの記号学における「指す スの記号学における「類像」、すなわち指示する対象と それらに基づく諸々の情報を指示するからである。 の探究に応用したのも、 [博物誌] 影とは、 が絵画の起源として伝える逸話にお 光源から発せられた光が何ら その物体と光源と投影面と 標」、す 」、すなわち指 類像とし あるい

昇

(れば影は短くなるはずである)、ここでは指標としての

影の特

度が変化する)太陽の位置に応じて、指柱の落とす影によって時刻間の経過とともに移動する(正しくは地球の自転に伴って見える角押され、頭部が風上の方向を指し示すのと同じように、日時計は時標の代表的な例として挙げられる風見鶏が、吹く風によって尾羽が

材から作り出されるという事実がその興趣の根幹をなしてい うに影と戯れるいとなみにあっては、 て岩柱の影が伸びてゆくなどという事態は現実には でた場面が繰り広げられるが 秘密の入口を示すという、 夜明けとともに、 した裏切りが、 てその本性を偽りうることの例証にもなっている。さらには、 うした種明かしの楽しみは映画においてもしばしば経験されるとこ かび上がるというだけでなく、それらが実物とはまったく異なる素 ンナの黄金』(J・リー・トンプソン、一 マックスの見せ場を捏造してしまうことさえあり、 あり指標であるはずの影が、映画という光と影の偉大なわざにおい ろであり、 けてくることがある。 たような「不可思議な斜視状態」や「意識的な罠」を観る者に仕 れる影の形象が、 しかしながら、 前述した『コンチネンタル』 物語世界の次元では隠蔽されたまま、平然とクライ 広野に聳える巨大な岩柱の影が黄金の谷に通じる 時として本来の属性から逸脱し、 通常はそのように類像であり指標であるとみなさ 先にも指摘した通り、そもそも影絵遊びのよ この大味な西部劇の中ではそれなりに秀 [図3]、もとより、 そこにさまざまな物の形が浮 0 あの場面もまた、 九六九) 日が 例えば 『マッケ バルトが形容し あり得ず の大詰めでは、 昇るにつれ 日 が



図1 『暗殺の森』



図2 『コンチネンタル』



図3 『マッケンナの黄金』





図4 『落第はしたけれど』(左右とも)



図5 『アクメッド王子の冒険』



図6 「田舎の礼節」または「出来事の予感」(ヴィクトリア・アンド・アルバート博物館蔵)

加えて、映画に現れる影の属性が揺らぐのは、必ずしも類像=指そのものを覆すことが映画的詐術の決め手となっている。

ように、類同性もまたコード化された意味作用であることを勘案す映像が類同的な性格を有し、かつてメッツやエーコが明らかにした 届けてもらうが〔図4〕、ここで影が現出させる「パン」という語がらせ、田中絹代扮する向かいの喫茶店の娘にパンとコーヒーを 絵映画」である。 に具現しているのが、 示唆しているようにも思われ、さらに、そうした映画の特性を端的 からなる影絵であるのかもしれない。 写であると否とにかかわらず、ほぼすべてが象徴化された類像記号 は明らかであり、 る物理的可能性や作家論的な評価を離れて、元来、映画を構成する センスが発露していると主張することもできよう。 きようし、逆に、そこにこそ映画的な喜劇性に対する小津の稀有な 限らず現実にも出来しうる情景の再現にすぎないとみなすこともで ものであった。この奇矯な場面について、それは原理的には映画に 彙、すなわち言語記号こそ、パースが「象徴」の典型として論じた れる記号の類型についても、 だもの、 標としてのそれに限ったことではなく、パースが「象徴」と呼ん 『落第はしたけれど』(小津安二郎、一九三〇)の学生たち 腹が減ると下宿の障子窓に「パン」の影絵文字を浮かび上 すなわち対象との関係が慣習的な観念連合として規定さ 実は これは影絵芝居の伝統を踏まえつつ、まさにスク 要するにスクリーンに映し出される映像とは、実 類像」もまた「象徴」の性格を合わせ持つこと アニメーション映画の一ジャンルをなす「影 同様の曖昧さが出来する場合がある。 右に挙げた場面はそのことを しかし、

的次元に即してそうした考察を試みることにする。

\$ いる る<u>6</u>5 用を引き起こすさまを探ってみたいのであり、 の分類との相関を問うことではない。 などの連作に至るまで、ユニークで魅力的な系譜をかたちづくって (一九二六)〔図5〕から、近年のミシェル・オスロによる『プリン 鶴』(一九二二)やロッテ・ライニガーの 1 リーンに映し出される影のみで構成された映画であり、 おけるそれと同じく、基本的には類像=指標として振る舞いつつ ス&プリンセス』(二〇〇〇) や『夜のとばりの物語』(二〇一一) とはいえ、ここでの問題は、 時代の代表的作品であるE・M・シューマッハー 時にその枠組みを越えて、 映画的表象をめぐるある種の侵犯作 映画に現れる影とパースによる記号 スクリーン上の影が、 『アクメッド王子の冒 本節ではまず、 0) \_ カ リ サイ ·フの 空間

てい また、 礼節」(一八三二)で、ここでは恭しく農家の門を開いた少年の前 世紀イギリスの風景・ 多く知られている。ゴンブリッチが挙げているのは、 ストと二人の罪人の姿が、 に、馬に乗った来訪者の姿が地面に落ちた影として描かれており、(66) が侵入してくるのは珍しいことではなく、 ロームの「エルサレム」(一八六七)でも、 そもそも影を介して、 る<sub>67</sub> 同じ十九世紀のフランスの官展派画家ジャン=レオン・ジェ 映画においても、 風俗画家ウィリアム・コリンズの 画面に提示されている空間に画面外の要素 同じく地面に伸びる影によって表現され 前者のような趣向は 絵画でもそうした例は数 磔刑に処せられたキリ -牧歌的 例えば十  $\mathbf{H}$ 

にとらえる切り返しであれ、 げる場面において、そっくり再現されていると言えよう〔図7〕。キリストがガリラヤの湖畔に現れ、使徒たちに福音を広めるよう告 つけられること自体は、 どによる画面外空間の取り込みであれ、 れる対象のつながりであれ、さらにはパンやティルトや移動撮影な な表現原理の一つであり、影に限らず、 とはまるで趣きが異なるものの ブ・キングス』(ニコラス・レイ、一九六一) の最後で、復活した 後者のような宗教的題材に関わる用法も、 などで、不気味な人影が犠牲者に迫る場面に受け継がれ 映画において「画面」と「画面外」の連係は最も基本的 映画にとってごく一般的な事象である。 視点ショットにおける見る人物と見ら 先に触れた『カリガリ博士』 会話のシーンで話者を交互 画面の内と外の要素が結び 例えば『キング・オ てお 問 Þ

とく障子の影となって浮かび上がる場面などが想起されるが、 討ち取られたと伝えられながら実は生きている武将の姿が幽霊のご 奔を余儀なくされる場 ころ、二人の影が障子に映り、それが間男の誹りを受けて二人が出 道の秘伝を伝授してもらうため、 れてきた。よく知られたものでは、『鑓の権三重帷子』の中で、 ず、もともと障子に映る影は、松崎仁による興味深い論考が明らか 特徴的な建具の一つである障子とそこに映る影である。映画に限ら このほかにも影を利用した二役の早替りや、 日本の古典演劇の演出にさまざまな形で採り入れら るや、 『一谷嫩軍記』の 夜更けに主人公が人妻を訪ねたと 「熊谷陣屋」の段で、 手の込んだ 松崎 茶

題はその結合の仕方である。

そこでとりわけ興味深い事例として注目されるのが、

日本家屋

0

ら近松の遠いパロディのような趣向ではないか れぐれも、貞節、を守ってくれなどと枕元で囁いたりする。 に映るのを見て嫉妬に駆られ、深夜に彼らの部屋に忍び込んで、 その結果、主人公は図らずも当の女性と同室で就寝するはめとなる 隠すため、咄嗟に、このご婦人は友人の社長の奥方だと嘘をつく。 知人の社長は愛人の女性を伴っており、 社長(河村黎吉と進藤英太郎がともにはまり役!)が旅館に逗留す 方で〔図8〕、東宝の「社長シリーズ」の端緒となった『三等重役 る撮影のもと、くだんの場面が密やかな影の佇まいをかもし出す よって映画化された『鑓の権三』(一九八六)では、宮川一夫によ 作品に思いがけない形で姿を現したりする。例えば、 まま採り入れられたり、 うである。そうした趣向は、それらの古典演劇の映画化作品にその 影絵を操る楽屋裏の種明かし、 が、ことの張本人である好色社長は、寝支度をする二人の影が障子 るくだりで、同様の光景が奇矯な振る舞いを招くきっかけとなる。 て手裏剣を投げるアクションなど、 (春原政久、一九五二) では、主人公の実直な社長と好色な知人の あるいは題材もジャンルもまったく異なる さらには障子に映る人物の影め 実に多彩な工夫が凝らされたよ 後を追って来た妻に浮気を 篠田正浩に

龍之助に祖父を殺され、身寄りがなくなったお松の境遇を憐れんだえば内田叶夢の『大菩薩峠』(一九五七)の序盤では、主人公の机後の代表的な作品に限っても数々の印象的な事例が見出される。例時代劇映画に現れる影の形象を網羅的に検討する余裕はないが、戦ば、やはり時代劇に注目しないわけにはいかないであろう。ここでしかしながら、映画において障子に映る影の系譜を考えるとすれ

とに斬り捨て、 乗り込んだ高倉健が、 獅子牡丹』 な意匠の一つとして記憶されていよう。さらに付け加えれば、 つぶてが飛び込んでくる光景もまた、影を介した空間侵犯の鮮やか さな影が横切り、 丞変化』(市川崑、一九六三)の中で、障子の上をすーっと丸い小 ころへ、外から声をかける船頭の影が障子に映ると、 しい越境のかたちを採る場合もあり、 通じ合うプロセスが見てとれる。時には、そうした作用がより荒々 写においても、障子に映る影を介して、内と外に隔てられた空間 入るよう声をかけることで、二人の長い 縁 が始まる。いずれの描 兵馬の人影が障子窓に映り、それに気づいた彼女が窓を開け、 馬が初めて出会うくだりでも、お松の住まいの軒下で雨宿りをする り上げられた姿で店の前に晒されることになる。また、 み込んでくる。その際、忍び寄る七兵衛の姿はまず障子に映る影で むも邪険に拒まれ、 障子を突き刺し、暴漢たちが襲いかかってくる。あるいは、『雪之 (安田公義、一九五七) では、主人公が屋形船で女と会っていると の系譜は、時代劇と入れ替わるように隆盛を見た任俠映画にも受 若い娘となったお松と、同じく龍之助に兄を殺された宇津木兵 が 次いで当人が障子を開けて闖入して来て、二人は翌朝、 (佐伯清、 例えばその最高傑作の一つと目される その血しぶきが障子に飛ぶと同時にそれが蹴破ら 次いですぼっと障子を破って、書状でくるんだ石 その夜、 一九六六)のクライマックスでは、 障子に映る影となって、 おかみと番頭が密会している部 例えば 『眠狂四郎円月斬り』 迫る相手を一刀のも 『昭和残俠伝 いきなり槍が 同作の中盤 敵の組 屋へ 中に 唐 踏 が

義賊の七兵衛が、

彼女の遠縁にあたる大店のおかみに引き取りを頼

れる。

出

具のようですらある。 という場面があり、 影めがけて発砲する〔図11〕。ちなみに同作の序盤では、 ことの重大さを察し〔図10〕、いきなり障子を滅茶苦茶に破って室 思われる。実際、サイレント時代の『チート』(セシル・B・デミル、 公が、パチンコ店の奥で男に殴り倒され、 いるギャングの影が障子の壁に映り、 エル・フラー、一九五五)でも、大詰めの真珠店の場面で、店内に 内に押し入って来る。 妻を追って来た夫が、くずおれる骨董商の影を障子越しに目撃して かけたアメリカ人の人妻が思いあまって彼をピストルで撃った後、 一九一五)では、早川雪洲演じる日本人骨董商の邸宅で、 められ、そこでの様相はむしろより直截なものとなっているように る。そうした特質は日本映画のみならずアメリカ映画においても認 通底させ、さらにはその境界を越境させるような役割を果たしてい 設えでもなく、 れたように、月明かりや蠟燭の光を用いて影絵遊びに興じるため に転がり込むと、そこにはギャングのボスと子分たちが控えている 査官という身分を隠してギャングの一味に潜入しようと目論む主 これらの例にあって、 し、それを愛でるための造作でもなければ、江戸時代から愛好さ 影の形象を契機として、 あたかも障子とは突き破られるために存する もともと日本家屋の室内で立ち廻りともなれ また、戦後の『東京暗黒街 障子は谷崎が称揚したような、 駆けつけた警官が咄嗟にその 内と外に隔てられた空間 障子を突き破って次 竹の家』 翳りを生み 米軍の

ば襖や障子が突き破られることは珍しくないものの、ここに挙げた

障子に映る影が空間を隔てる境界を取り払

連の例において、

映画における影が呈するきわめて興味深い様相の一つに違いない。時には暴力的な侵犯を引き起こす機能を担っているという事実は

#### 影と時間の超越

あった、ことを明言する。一方の純然たる指向的現前性は、 いて人気を博した落合芳幾の作品などが、 歌」(一八三五) 坡に触発されて〝影の自画像〞を試みた谷文晁の「文晁影像幷和 際に人の影を写し取る手法を勧めた故事から説き起こし、 出した」という逸話(後述参照)や、北宋の蘇東坡が肖像画を描 そこで臣下の一人が「影絵をもって夫人の姿を武帝の眼の前に映し した。岡戸はまず、漢の武帝が亡き寵姫、李夫人を思慕してやまず、 な表象原理が併存し、統合されてゆく時代の文化的な相貌を描き出 を影に託す古来の感情と、 幾多の事例が見られる「影の肖像」を取り上げて、親愛や追慕の念 ぐれた論考を展開した岡戸敏幸は、 必然的先行性と対立する」のである。影と肖像の相関についてす ある、ことを明言する。これに対し、影の画は常に、それがそこに 影と写真を引き比べつつ述べたように、「影は常に゛それがそこに を象った表象物は過去の痕跡に転化する。 対し、コリントの娘が壁に写し取った恋人の影の輪郭のように、 イムで映し出される(そうでなければ日時計は用をなさない)のに じく注目に値する。改めて断るまでもなく、 これら空間に関わる越境の契機に加えて、 や、多くの役者や芸妓などの 写真の伝来がもたらしつつあった近代的 江戸時代後期から明治にかけて フィリップ・デュボワが 画家の意思の介在よりも 影そのものはリアルタ 時間に関わるそれも同 〝影の肖像画〟 その蘇東 他方の 影

エマ」 ついて主張したごとく――(74)(74) が、一人一人のうちによく受容されるためには、これに向き合う人 を、 様態によっても決定づけられるものであろう。岡戸自身も、「 覚と、「追慕像」にまで昇華された古代以来の感情が、ひとつの る。 先述したように、影自体はリアルタイムで生じるが、その画は過去 る上で重要な要因となるのが、影にまつわる時間性の関与である。 ければならない」と説いている。そして、そうした余地が担保され の感情や想像の働きにより補完される余地が、そこに残されていな 描かれる人のためよりも、これを眺める人のためにあった。 肖像」に限らず、「「肖像」の本質は、今は眼の前にいない人の面影 画像そのものの属性のみならず、それが眺められ、受容される際 大いに啓発されるが、おそらくそうした二つの性格は、影を描 法師」に併存する時代の表情」を浮かび上がらせたその論述には 割もまた、影をめぐる理解の基層に根づいていたことを論証してい 最期の姿を影絵で写し取った墨画などが例示するように、 収めた書物『久万那幾影』(一八六七)や、三遊亭円朝が後援者 影という自然の光学現象に依拠する表象の系譜をかたちづくる一方 いを寄せるにふさわしいとみなされた、情緒的な拠り所としての役 残された人のためにとどめることにある」として、「「肖像」は、 豊富な資料を駆使しつつ、「「写真」に通じる醒めた近代的な感 敬愛する人物の追善会の記念として故人と参加者の影 へと差し向けられることになる。 それを眺める行為は-必然的に「かつて、 言い換えれば、 あっ ――バルトが写真に た という「ノ 追慕の思 0 0

のような静止画による再現表象である限り、

その画像は今、

践されることになるのである。 容のいずれに関しても、本来的に過去を志向するプロセスとして実 られた影を見るということは、その画像の指向対象と、 描かれつつあるのでも、 撮影された結果として目の前にあるのであり、 撮影されつつあるのでもなく、 そこにとらえ 制作と、 かつて描 か

天の詩「李夫人」においても、(28) あったこと」に注意を促している。さらに、この逸話に因んだ白楽 必ずしも明言されていないものの、このくだりでは、単に故人の姿 を掲げさせ、 の記述によれば、武帝はまず離宮の甘泉殿に亡き李夫人の肖像画た漢の武帝の逸話もまたそのことを示唆しており、実際、『漢書』 とれたと述べられており、 が浮かび上がったのみならず、それが「坐すさま歩むさま」が見て は別の帳の中から亡き人の面影を望見する。影絵が用いられたとは た方士(道教の術士) 動画におけるそれとを根本的に隔てる相違でもある。 く、絵画や写真といった静止画における影の表象と、 見るのとでは知覚の様態に大きな違いが生じるが、 触れた心理学の実験が示すように、静止した影を見るのと動く影を 今、ここで生起するものであるかのように目の当たりにする。 これに対し、映画においては、観客は過去に生じた影の映像を、 が静止したものではなく、影絵劇のごとく動きを伴うもので 次いで、夫人の霊魂を蘇らせることができると申し出 が、夜、 岡戸はこの点に関して、「この李夫人の 燈燭を並べ、帷帳をめぐらせて、 「ものも言わず笑いもせず、 それはまさし 岡戸が言及し 映画のような 人を悲

ŋ

させるか、 う静止し固定された媒体と、 が対比されており、それによって、 ゆらゆらと浮かび上がるさまが謳われる。 幻のごとく現在に蘇らせるかという、 影や煙の揺らめきという不安定な媒 過去を失われたものとして定位 いずれの場合も、 表象の様態の違

がくっきりと際立つことになる。

であるならば、映画に現れる影もまた時間的な越境を生起させう

作用 子のような遮蔽物の手前と背後のように、 とであって、そこでは、 空間の侵犯がなされるとしても、 ここで、スクリーンに映し出される影の映像もまた、 実に立ち上り、揺らめいている。しかし、映画にあっては、 現実の影や煙の内に故人の姿を見てとる場合、その、顕現、は絵に を得ないことに由来するのではなかろうか。武帝の逸話のように、 る顕現と、過去に起きた事象の再現という、二重の性格を帯びざる 並存しており、 的に異なっている。というのも、 て、よそで、撮られた影の光景の名残にほかならず、しかも 描かれた姿に比べれば儚く、とらえどころのないものであるにせ るはずであるが、 した表象の二重性は、 少なくともその面影を浮かび上がらせる影や煙は目の前で、 映画にあっては〝影の出現〟という出来事自体が、 に関わる例が多数見られるのとは対照的である。 空間的な均質性を担保されている。これに対し、「今」 よって、 実はそうした事例は意外に少なく、 空間的次元と時間的次元とでその様態が根本 侵入される。ここ、も、 例えば画面の内と外のように、 それはあくまでも物語世界内のこ 前節で論じたように、 両者とも物語世界の内に 侵入してくる。よ 必ずや、かつ 空間的な侵 あるい 現在にお

を蘇らせるという「反魂香」を焚き、

その煙の内に亡き寵姫の姿が

そり

方士が死者の魂

しませるだけ」の肖像画の虚しさが語られた後で、

姿を現すといった、 に壁に映る影として示され、 セリーが椅子に座って本を読む姿が、たどたどしい朗読の声ととも ル』(スティーヴン・スピルバーグ、一九八五)の序盤で、 に物語上の時間が飛躍する例がないわけではない。『カラーパープ 潜んでいるように思われる。なるほど、 の力によって映画が時間の超越を果たす上での、核心となる問題が ロセスを受け入れにくいのではなかろうか。そしてここにこそ、 められたそれに比べて、過去を起点として時を踏み越えるというプ うからこそ、映画に現れる影の形象は、 性と、それにまつわる物語世界の虚構性を図らずも浮上させてしま 態が決定的に異なっている。このように、映画における時間の二重 蔽された゛よそ゛の間の越境を生み出すような趣向とは、表象の様 おいて隣接する空間に対し、影を介して、提示された、ここ、と隠 在論的な制約を廃棄してしまう。その点で、少なくとも物語世界に 術策(フラッシュバックの技法)によって、 において過去に位置づけられる場面であっても、映画が編み出した うにまざまざと現出させる場にほかならず、たとえそれが物語世界 もともと不在であるはずの〝かつて〞の情景を〝今〞 在として規定されるほかはない。ところが、映画のスクリーンとは、 おいても、 介入してくる〝かつて〟とは、そもそも現実においても物語世界に 声色が大人びて調子も淀みないものに変わると、 現在と過去が実際に並存することがあり得ない以 、口からウーピー・ゴールドバーグ扮する大人のセリーが いささかあざとい場面などは端的な実例の一 次いで家の周りのショットを挟みなが 数は稀でも、 絵画や写真など静止画に留 言わば強引に、 その影が立ち 影をきっかけ であるかのよ この存 上 影 不

また、影の形象を介して起こりうるのである。しうるような様態とは異なる、独特の喚起力を有する時間の踏破もではあろう。しかし、映画にあっては、そうした物語世界内で収束

では、 (一八九○年代から最晩年まで、 ものであろうが、ストイキツァはむしろ、 ネの「ルーアン大聖堂」の連作(一八九二―九三)にも当てはまる の上で、 よってイメージに吸収される限りにおいてでしかない」と述べ、 観察者と観察される対象との間の、片や枠と形象化との間の、 に富んだ見解を示している。 最晩年に撮ったある写真(一九二〇年頃)との関連に着目し、 うした考えは、同じく時刻の推移を絵画的表象の内に取り込んだモ (一八六三)で示した「遊歩者」の概念そのままに――「観察者 性とを通底させ――いみじくもボードレールが 移ろいゆく時間性と、そのある瞬間を切り取った絵画作品の時間 るかもしれない)、ストイキツァによれば、 たちの影が描き込まれており(そこには画家自身の影も含まれて 考察である。例えば、ルノワールの「デザール橋、パリ」(一八六八) て、 な関係の産物である。 (木や空など)がイメージの内に現前するのは、 時的で偶発的な姿を投影した表象」を提起するものである。 そこで参考となるのが、絵画や写真における影の形 別の観点から時間性の関与の様相を引き出したストイキツァの 画面下部に、手前のカルーゼル橋とそこを行き交う通行 モネ自身の影が水面に映り込んでいる後者の写真は、 〔中略〕 彼はまず前者について、 絵画の表面は水面と一体化し、 特に一九〇三一〇八年) モネの それは画面 「現代生活の画 それ 「睡蓮」の それは が 象をめ 鏡の効果に 外=現実 一片や 彼が 外界 洞察 連作 ぐっ





図7 『キング・オブ・キン グス』(上下とも)



図8 『鑓の権三』



図9 『三等重役』



図 10 『チート』

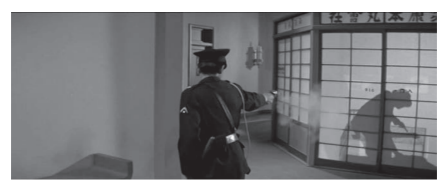


図 11 『東京暗黒街 竹の家』



図 12 『アナへの二通の手紙』

彷徨いながら撮ったあまたの写真の一枚に見入る時、われわれが深差しの影」を明示している点において、「手に対する眼差しの(近差しの影」を明示している点において、「手に対する眼差しの(近差しの影」を明示している点において、「手に対する眼差しの(近きしの影」を明示している点において、「手に対する眼差しの(近きしの影」を明示している点において、「手に対する眼差しの(近きしかる歴史性の指標の、新たな相貌を明らかにしている点である。そわる歴史性の指標の、新たな相貌を明らかにしているのとしての絵画でよって東真に写り込んだ人物の影が、遙かな歳月を貫いて喚起するして、写真に写り込んだ人物の影が、遙かな歳月を貫いて喚起するして、写真に写り込んだ人物の影が、遙かな歳月を貫いて喚起するして、写真に写り込んだ人物の影が、遙かな歳月を貫いて喚起するして、写真に写り込んだ人物の影が、遙かな歳月を貫いて喚起するに、の晩年の作品に潜在していたもの、すなわち絵画を成り立たせる眼の晩年の作品に潜在していたもの、すなわち絵画を成り立たせる眼

では、まさに絵画の起源に関する。そして最後に、コリントの廃れに着想を得たダンス「コリントの婦人」の映像が挿入されて、ダカスの『博物誌』にそって、彼が称賛した古代ギリシャの芸術をめウスの『博物誌』にそって、彼が称賛した古代ギリシャの芸術をめぐる省察が映像と音楽と字幕によって綴られ、例えば「第一の手紙」では、五人の女性をモデルとして各々の身体の最も美しい部位を組ぐる省察が映像と音楽と字幕によって綴られ、例えば「第一の手紙」では、まさに絵画の起源に関するくだんの逸話が紹介され、それに着想を得たダンス「コリントの婦人」の映像が挿入されて、ダれに着想を得たダンス「コリントの婦人」の映像が挿入されて、ダれに着想を得たダンス「コリントの婦人」の映像が挿入されて、ダれに着想を得たダンス「コリントの婦人」の映像が挿入されて、ダれに着想を得たダンス「コリントの廃している。

き、 といういま一つの引用によって、この作品は締め括られる。 された描線から、彼らの考えの道筋を辿ることができるからだ」と 移ろって行く間に〔図12〕、今は失われた古代ギリシャの絵画作 く描き出した稀有な試みと言えよう。 去の痕跡とその擬似的現前といった、 影と絵画と映像という、運動と静止、 ていた、「滅びゆく芸術の尊厳についてはここまでにしておこう」 いう『博物誌』の一節が引用され、さらに本作の冒頭にも掲げられ わった作品がより大きな称賛を呼び起こすこともある。 が次々と列挙され、結びとして、 してのみ現れて、その影が崩れた壁や柱や石塊の上を波打ちながら **墟を探訪する映像が示され、ゲリン自身と思しき撮影者の姿が影と** かつ隔てられる、 視覚的表象の生成とそれが辿る命運を感銘 芸術家の「最後の作品や未完に終 接触の可能性と不可能性、 複合的な要因にそって結びつ 絵の中に

## 「不気味なもの」から「異なるもの」へ

く体験するところでもある。

投げかけ、 の日 に宿る「受肉」の象徴を読み取っている。さらに、こうした影によ 節 輝だけでなく、 最下部に据えられた頭部の彫刻とつながる〝降臨〟(hierophany) は羽毛が生えた蛇の姿をした豊饒神のこと)では、春分の日と秋分 の一エル・カスティー 例えば、マヤ文明の都市として10世紀頃に栄えたチチェン・イツァ る神聖さの具象化はキリスト教文化の埒内に限ったものではない。 あって、天使からマリアに向かって伸びる影に、神性が人間の身体 る情景(「ルカによる福音書」、第一章・第二六―三八節)の描写に に「聖霊があなたに降り、 などを挙げている。 おられる密雲に近づいて行った」とする記述(第二〇章・第二一節) から十戒を授かる際に、「民は遠く離れて立ち、モーセだけが神の エルの民を昼間は「雲の柱」が、夜は「火の柱」が導いたとする 調しており、 て拝するさまを描いているが、 寺に伝わる「僧形八幡神影向図」 の現象が起こり、特に春分のそれは農作業の始まり(焼き畑を行う 「受胎告知」(一四四〇年頃)を取り上げ、天使ガブリエルが (第一三章・第二十一二二節) の年二回、 それがうねうねと伸びるククルカンの胴体を形作って、 すなわち仮の姿で現れた八幡神を二人の貴人が跪坐し その実例として、「出エジプト記」において、 ある種の翳りによっても体現されたという事実を強 沈む太陽が正面階段の側壁にピラミッド各段の影を 図 13 ストイキツァもまた、フィリッポ・リッピの ヨ」(別名「ククルカン神殿」。 ククルカンと あるいは、 いと高き方の力があなたを包む」と告げ 彼らの前の壁には神の本体と覚しき や、モーセがシナイ山に登って神 (鎌倉時代後期) 日本においても、 は、 僧侶の姿で 京都の仁和 イスラ マリア

> うに、 明かされる。また、先に触れた『一谷嫩軍記』の「熊谷陣屋 輪塔の影となって障子に映ることでもはやこの世の人でないことが ちなみに、 古来からしばしば神性の顕現と結びつき、また先に触れた『漢書』 人形の影が浮かんでいる(88) までも、それがいかに映画と遭遇し、いかなる意匠と様態のもとに、 るある種の基層に根ざすもののように思われるが、ここで検討した せる故人の面影の儚さを説いてそれを引き留めようとする。 子に駆け寄ろうとするのを、 でも、平敦盛の影が現れる場面で、その母である藤の方が思わず障 暮らしをするくだりで引き合いに出されるとともに、彼女の姿が おいて、死んだ遊女のみやが、愛する元信と再会して仮初めの夫婦 の反魂香の逸話が示すように、死者の蘇りと関係づけられてきた。 いのは、そうした想念自体の普遍性を吟味することではなく、 つける発想は、時代や文化圏の違いを越えて、 神であれ死者であれ、 反魂香の故事は、 図14〕。これらの例が示すように、 この世ならざるものと影の形象を結び 熊谷直実の妻、相模が、 近松の『けいせい反魂香』 人間の想像力を支え 反魂香が蘇ら の中之巻に このよ

してドイツ表現主義映画とも結びつくフィル が見出される。そして、 味なものの表出とみなしうるか否かにかかわらず、 らそこにも、 を担ってきた古典的ハリウッド映画に目を転じてみよう。 の」の介入としての影の系譜を離れて、 そこで、ドイツ表現主義映画に代表されるような「不気 これまでに挙げた幾つかの例にとどまらず、 そのことは題材やスタッフやスタイルを介 映画的表象の支配的な制 ム・ 無数の ワー ルだけで 影の形 また不気 味なも 特色あるフィギュールを生み出すかということである

さり、 ウィド する。 ティに奪還される。 に彼が告げる「家に帰ろう」の言葉とともに) では拉致された娘がこれもウェインの執念によって(抱き上げた娘 は軍人としての死を意味する) 砦と守備隊に降りかかる幾多の難題を克服して、 ボン』では直ちにくだんの影が砦に暮らす司令官の姪のそれとわか の原理に則って、しかるべき秩序が回復される。実際、『黄色いリ の切迫を印象づけるにせよ、 詳述していないが、これらの例にあっては、 インが、彼の持ち物だったオルゴールに聴き入る姿に父親の影が被 上の二人』(一九六一)では、インディアンに弟を拉致されたヒ 降、インディアンの娘として育つ彼女の命運を予告し、さらに 襲撃で家族を失った白人の幼女に迫る酋長スカーの影が、 墓標に女性の影がかかり、見る者は一瞬、 控えた騎兵隊長のジョン・ウェインが亡き妻の墓前に跪くと、 ジョン・フォードの西部劇にはしばしば影が印象的なかたちで登場 ウェインは彼女と不器用な青年士官との恋の成りゆきを含む、 0 〔図15〕、『搜索者』(一九五六) 弟を思って悲嘆に暮れる娘を父が優しく慰める。 すなわち、 そこからおよそ遠いと思われるようなジャンルにも当ては 例えば、 クと結ばれ、 最後には彼女を励ましてきた陸軍士官のリチ ジャック・オーモンが簡略に指摘しているように、 『黄色いリボン』(一九四九) さらに『馬上の二人』でも、 インディアンに拉致されたことで人々から 最終的にはまさしく古典的な物語展開 を免れることになるし、 の冒頭では、インディアンの 亡妻が蘇った姿かと見紛 影の現出が一 遂に白人のコミュニ の序盤では、 ヒロインは弟を失 退役 オーモンは 『搜索者 瞬、 7 それ以 退役を (それ 脅威 馬  $\Box$ 

中で、 が選ばれることの意義をいま少し探究してみることにする 映画的表象作用 らという、 シャワーを浴びている間に勝手に衣服を洗濯屋に出され、やむなく 明らかにした「象徴的閉塞」の力学が端的に成就される観がある。 λ 女性に対する男性の、 定性を示唆する要因として影の形象を介在させ、 の事例において、 立していると考えられなくもない。 最も明瞭な担い手となるケーリー・グラントの身体に託して-ここでも「象徴的閉塞」のプロセスが――ヒッチコック作品でその ながら実直な考古学者が令嬢と結ばれることになるのであるから、 る撹乱の契機を含みつつも、 バスルームの壁に映る影として示される。 彼女のネグリジェを着るはめになる場面で、 リン・ヘプバーンに翻弄される考古学者のケーリー・グラント クスの『赤ちゃん教育』(一九三八)の中で、 あるいは、まったく趣きの異なる例を挙げれば、ハワード・ホー ムズ・スチュワートとともに新たな生活へと旅立つ。まさに古典的 蔑まれていたいま一人の女性も、 には支配的な極、 ij そうした支配の構図そのものが根拠を欠いた幻影にすぎない ウッド映画における想像力の基底としてレーモン・ベルール 何ゆえにあえて影の形象が選択されるのであろうか。 政治的適正さに還元する説明もあり得ようが、ここでは の基本的な性格を改めて顧みつつ、 生死や、 すなわち死に対する生の、他民族に対する白人の、 優位を回復するかのような図式が踏襲される 民族や、 作品全体としては幾多の紆余曲折を経 彼女を支え続けた保安官のジェ ジェンダーに関わる境界の不安 しかし、それにしても、 男性に女性の装いを強 それを身に纏うさまが 奇矯な令嬢のキャサ なおかつ、 影を用 最終的 が

/١

うヴィジョ 変換ではなく、 理論に異を唱えたバザンもまた、 キャメラ ルトフの して浮かび上がってくる。 ながらそのことが否認されるという特性が、さらなる重層的要因と そのものの存立にまつわる両義性が、 可欠な存在と不在の、 ような、 を実現するものとして論じられてきた。ここにおいて、 プロセスはしばしば、人間が関与しない、 ずや人の営為が介在することが明らかであるにもかかわらず、 の存立に それに対して、電気仕掛けの影絵たる映画にあっては、その見世物 演戯には、必ずや何らかの人為が働いていることが不可欠である。 とが一体化する。 み」の遊びでは、 一一時画 新たな世界の相貌を開示し、それ また世界観 転移させると訴え、 理論に Ó 映画に影の形象が現れることの二 ンが 映り レンズが、 || 画眼| おいては、 企画から製作を経て興行に至るまでのあらゆる段階 提唱され、 や芸術観に関わるあらゆる創作理念を通じて 人の手を介さないレンズによる徹底した再現こそ 自然現象としての影とそれを利用する意図的行為 いずれにせよ、 の主 また現在と過去の両義性に加えて、 不完全な人間の眼ではとらえることのできな エプシュタインのフォトジェニー論やヴェ サイレント期に志向されたような現実の |張に代表されるように、「機械の眼」 実際、一九二〇年代の前衛映画および前 かつ実践され 写真映像は事物の現実性をその複 現実にいとなまれる影との が旧来の世界観を打破するとい すなわち、 た。 一重性 まったく新しい創造原理 # イレント時代の映画 P 人為の産物であ 映画的虚構に不 既に述べた 映画媒体 遊戯 たる その ŋ 必 Ш

> 念的な境域を 通り、 アル 実を「 与える」のである。「人物」(personnage) という語彙は用 たのと同じく、 経験的な作者や読者とは区別して、 れ たところから、 共同で生み出した架空で不可視の人物なのであり、その人物は隠 ことへの批判を内在させていた。彼によれば、「大いなるイメージ にとどまらず、 作品は一人の作者によって作られるものではないという実態の指 で、 が、 るものの、そこに付された「架空で不可視」という形容が示唆する に必要な情報をそっと差し出し、 師」とは、「監督でもなけ (grand imagier) という概念を提起したが、これもまた、 の細部をさりげなく指さして私たちの注意を導き、 映 人間にまつわる慣習や先入観を排して、 ベール・ラフェはその慧眼に富んだ著書 画的 ラフェの関心は、ジュネットが物語論の理論構築におい 客観的に」とらえることを可能にすると主張した。 世界の構築を統括する契機として「大いなるイメージ 私たちのためにアルバムのページをめくり、 映画的表象の担い手を特定の経験的人格に還 映画的表象作用の全体を司る、 物語の具現域」 れば他のスタッフの誰でもなく、 (instance narrative) なかんずく映像の進行にリズムを 物語が生産され、 曖昧さを本質とする現 『映画の論理』 として措定し 受容される しかるべき時 単に映 あれこ 彼らが の中 てい 0,

である。 語用論と物語論の方法に依拠して、 の場別も、こうした映画理論はクリスチャン・メッツの遺著 彼もまた、 ラフェ の考察に言 理論史の系譜と奇 『非人格の言 及しつつ、 映 画におけるフィ 表作 しくも符合 ただし基本的 崩 あ するも る クシ は 日

は

画

契機を明らかにすることにあったと思われる

先に述べたように、

影絵遊びや影絵芝居においては、

在は明示されることもあれば隠されることもあり、

また 影を操る者

影踏

取り組みは、 それらの 的意味作 が豊富な具体例にそって検討されるのであるが、 け、視点ショットやキャメラへの視線、 子である。そのような展望のもとで、 用の痕跡のみであり、 客に提供されるのは機械的手段によってテクストに刻まれた言表作 り、よって発信者と受信者の発話の可逆性も成立しない。そこで観 の場合には、それを鑑賞する局面において「発信者」は不在であ 信する人間主体の関与を想定したものであり、これに対して映画 ニストの論考に明らかなように、言表を挟んでそれを発信 によれば、そもそも言語学における言表作用の研究は、バンヴェ なた(言表受信者)を見る」と解する類の えば指呼詞の一種である人称代名詞(pronom personnel) における指呼作用になぞらえて分類するようなアプロ 在化させるのは、言語におけるように人称や空間や時間に関わる ンチェスコ・カゼッティが試みたように、映画的言表作用を言語 - 指呼的」な指標(「私=ここ=いま」のような)によってではなディタティック な見地 キャメラへの視線を「私(言表発信者)と彼(登場人物) 再帰的」な構成によってであるというのがメッツの主張の骨 アプロ から 甪 の構 第一期 映 ーチを統合し、 画体験の根幹をなす「信憑の体制」を解明した彼が、 造を明らかにし、 0 映画記号学において言語学的な見地から映画 しかもそれらの痕跡が言表作用そのものを顕 さらには新たな地平に踏み出すこと 次いで第二期において精神分析学 画面内や画面外からの呼びか 鏡や映画中映画などの形象 を批判する。 メッツのそうした 1チー を用 メッツ があ 受 例

を導いてゆくのであろうか

ある不可知の契機であるという認識は、

詰まるところどこへ私たち

現 影 n

実の影絵においては誰かが影を操っているが、 ŋ ジを操っているのは誰でもない、それどころか現実の人ですらない 特定されるのに対し、映画の場合にはまさにその経験的な作者を認 たのではあるが、それでも文学作品の場合には概ね経験的な作者 な作者や読者ではなく、 るような考え方がしばしばその基盤に据えられてきたという点であ までの映画理論の流れにおいて、 を目論んだもののように思わ の形象を考える上での重要な示唆を含んでいるように思われる。 定することが ともあれ、 なるほど前述したように、 およそ困難である。そして、その事実こそが、 ここでの -明確な作家主義の立場を掲げるのでも 問題の核心は、 物語の具現域という概念上の場が考察され ħ 物語論の理論構築においても経 映画の存立から人間の関与を排 サイレント 映画におい 期から現代に至 映画に現れる ない限

が

す

な」(impersonnel)言表作用によって構築され、

したがって、

フラ

特定の「人格」(personne)ではなく、ある種の「非人格的

る。 浮かんでおり、 あるが〔図16〕、考えてみればこれは物理的にあり得ない光景であ の眼差しで見上げる人々を母船の影がゆっくりと覆ってゆくので をはじめ、一同を圧倒するくだりがそれである。ここでは、畏 降下してきて、フランソワ・トリュフォー (一九七七) のクライマックスで、 起してみよう。スティーヴン・スピルバーグの そのことを探る手がかりとして、 というのも、 かもその全体から眩い光を放っているのであるか 母船は当然ながら基地の照明灯よりも高い位置に 秘密基地に巨大なUFO母船 ある S F 映 演じるフランス人科学者 『未知との遭遇 画 0 場 面 を想

5 に掘り下げて検討してみることにしよう。 なる様相を呈し、いかなる意義を担うかということについて、さら びつける発想は古くからあるが、最後に、映画においてそれがいか として生起するのではなかろうか。前述したように、影と神性を結 ではなく、まさしく人のいとなみを超越する、 された近代的自我の思いがけない露呈たる「不気味なもの」として と影のわざによって現出させるとすれば、その光景はもはや、 的生命体の降臨、神からの告知、太陽と大自然による秘密の開 的な詐術を施すことによって作り出されたものであった。地球外知 太陽と巨大な岩柱が作る影という人為ならざる現象に対して、映画 からであろう。思えば、先に述べた『マッケンナの黄金』の例も、 高き方の力があなたを包む」さまとして鮮やかに形象化されている 介して、まさに先に触れたリッピの「受胎告知」と同じく、「いと ordinary)ものの顕現が、光り輝く装置が投げかける不合理な影を するのは、地球外の(extra-terrestrial)、かつ常軌を越えた(extra ず、そうした疑問を生じさせる余地なく、この情景が見る者を魅了 -それらがいずれも人間存在を超えた「いと高き方の力」を**、** その、影、が地上に落ちるはずはないのである。にもかかわら 真に「異なるもの」 光 示

に述べた。

### 恩寵と自己反省――映画とその影

配の司祭のもとにもたらされる。頑ななまでに清貧の生活に徹し、神学校時代の友人が送った手紙により、故人が生前に師と仰いだ年にはある特異なしるしが現れる。主人公の青年司祭の訃報が、彼のロベール・ブレッソンの『田舎司祭の日記』(一九五一)の結末

明るい無地の画面を背景として、黒い十字架が浮かび上がるのであのいたとを憂えたのに対して、主人公がいまわの際に発した言葉が伝えことを憂えたのに対して、主人公がいまわの際に発した言葉が伝えられる――「そんなことは構わない。すべては恩寵だ」(\* Qu'est-ceられる――「そんなことは構わない。すべては恩寵だ」(\* Qu'est-ceられる――「そんなことは構わない。すべては恩寵だ」(\* Qu'est-ceられる――「そんなことは構わない。

このあまりに名高い幕切れの光景をめぐって、バザンは次のようる [図17]。

この感覚の闇へと導かれてきたが、そこでの唯一可能な表現は れたスクリーンが、 態であるように、ここでは映像を取り除かれ、 験する。 反駁不能な美学的明証性をもって、純粋映画の究極の成功を経 いうことにほかならなかったのだ。しかしそこで、 なこの作品の緻密なリアリズムがめざしていたのはまさにその 白いスクリーン上の光だけだ。サイレント映画を装うかのよう ることによってのみ、さらに多くを語れるのだ。観客は徐々に しまう。ブレッソンが到達した地点にあっては、映像は消え去 まま、まったく当然のごとく映像はスクリーンから姿を消して に進展してゆき、 こうして映像と文章の関係は、終盤に向けて後者の優位の内 すなわち映像を消し去り、 マラルメの白い頁やランボーの沈黙が言語の至高の 結末の場面では、 映画的リアリズムの勝利を示してい 小説の文章だけに席を譲ると 抗いえぬ論理に命じら 文学に引き渡さ われわれ ・るの



図 13 ククルカンの降臨(「コズミックフロント 太陽の民マヤ〜いま明かされる驚異の暦〜」、NHK-BS プレミアム、2011 年 7 月 5 日放送より)

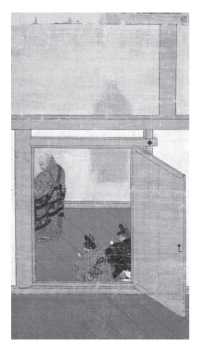


図 14 「僧形八幡神影向図」 (京都・仁和寺蔵)



図 15 『黄色いリボン』



図 16 『未知との遭遇』



図 17 『田舎司祭の日記』





図 18 『田舎司祭の日記』(左右とも)

ているのだ。

ているのだ。

でいるのだ。

でいるのだ。

でいるのだ。

でいるのだ。

でいるのだ。

でいるのがそのしるしでしかなかったような何ごとかを立証しなるものがそのしるしでしかなかったような何ごとかを立証しなるものがそのしるしでしかなかったような何ごとかを立証しなるものがそのしるしでしかなかったような何ごとかを立証しなるものだ。

画化を擁護したのではなかったか)、映像が消失して文章のみが残 スの原作小説を徹底して尊重する。 とらえる現実と「書かれた現実」という二つの現実に立ち向かって バザン自身が一応の答を用意している。 し、そのことで「映画的リアリズムの勝利」が達成されると評する 実性なるものがそのしるしでしかなかったような何ごとかを立証 をなしていたはずなのに、映像の消失と言語の顕現が、「映像の現 現実を転移させることが、 に、より根本的な問題として、彼にとっては写真映像が自らの内に る事態を「純粋映画の究極の成功」として讃えるのはなぜか。 ずのバザンが(彼はわざわざ「不純な映画のために」文学作品の映 によく知られていようが、しかし、ここでいささかの疑問が湧いて もともとサイレント期の「純粋映画」の理念を退けていたは いかなる論旨のもとに正当化されるのか。この問いには、 与えられた現実であって、それを状況に合わせたり、 ザンの論評は、 彼は人物や背景に対するのと同じように、ベルナノ それが語っている光景そのものと並ぶほど 映画におけるリアリズムの存在論的基盤 彼にとって、「それは生のまま 曰く、 ブレッソンは映像が 目先 さら

れも、 こともできよう。そして、 る 関係が成り立っていることの何よりの証左だ。唇が発しえないこの 種類の事象の間の存在論的な不一致が、両者に共通する唯一の尺度 が、 詞を口にし、それはリアリズムとは対極の芸術的な様式化とみなさ て、 は、 が具体的にいかなる表現を繰り広げようとも、 成する現実との不一致に求めるならば、なるほどそれらの「現実 在論的な基盤を、 かにもバザンらしい観念論的=超越論的な言辞を用いて、 言葉は、畢竟、魂の言葉であるに違いない」。「魂」などという、 特に区別しない姿勢が保たれていることが、それらの間に深い共謀 素材やスタイルが違うにもかかわらず、 である魂を明らかにする。それぞれが同じことを語り、 は次のように結論づける――「スクリーン上で競合し、対峙する二 の文体」なのであって、「原作に伴うこうした二次的な現実と、キャーディー は理知的な描写内容などではなく、 れるかもしれないが、「ここでの「現実」とは、文章の倫理的また メラが直接とらえるそれとは、互いに継ぎ合わされも、 の」なのである。そのため、 そうした魂を指し示すしるしとなるのかもしれない。それにし 各々の本質の異質性を強調する」のである。その上で、バザン 「すべては恩寵だ」という司祭の(唇が発する) 「魂」に比べれば、それはただの「しるし」にすぎないとみなす 混ぜ合わされもしない。反対に、それらが接近すること自体 写真映像が再現する現実と、 あの結末の場面に現れる黒い十字架こそ 人物たちは文学的な情趣を湛えた台 文章そのもの、 演者と文章、言葉と表情 それを根底から支え 言語が文体として生 より正確にはそ その表現や

の都合で変えたりしてはならず、

反対に、

ありのままに堅持すべき

ても、

このように主張するバザンの論述はあまりにも抽象的であ

そこでまず注目されるのは、この作品の全体を通じて、十字架の寵」の視覚的な様相とその展開について考えてみる必要がある。いま少し映画の「テクスト」に即して、あの十字架へと連なる「恩り、その「魂」なるものの実相を把握することはおよそ困難である。

形象が司祭の背後に繰り返し浮かび上がっていたという事実であ

うできるのかと司祭が懊悩し、「私の後ろには何もなく、 画 光と陰の相克のプロセスの末に立ち現れるものである。そこではも 済を象徴するのみならず(そうした象徴性を排除する必要はあるま まと対をなすことは明らかであろう。詰まるところ、結末の黒い十 い」と絶望するくだりがあるが、ここで彼を覆う闇の情景が、 ンプの光を吹き消して、「神は私から離れていった。そうに違いな は壁が、黒い壁があった」とつぶやいた後、階段を降りながらラ 例えば、 の闇とランプの光とのせめぎ合いが見られることも特徴的である。 界の要素でありながら、その次元を超えて、十字の形象それ自体を 形の影を投げかけることもある〔図18〕。それらは明らかに物語世 らにやや大きく、姿を現し、さらには窓枠の格子までもが壁に十字 にとらえられて以来、 面に刻み付けるかのようである。加えて、この作品の随所で、 冒頭近くで、司祭の居室の壁に掛けられた黒い十字架が窓越し 同時にまた、 道に倒れて瀕死の状態でいるところを少女セラフィタに見つ 村に着任からしばらくして、果たして自らの使命をまっと 純然たる宗教的次元において、 彼女のかざすランプの光が司祭の顔を明るく照らし出すさ 全編を通じて織りなされてきた十字の主題系や、 それは時に部屋の奥に小さく、 苦難の末に訪れた恩寵と救 時に司祭の傍 私の前に 夜

に思われるのである

ことを考えると、このような読解もあながち見当違いではないよう 外なかたちで映画的意味作用に対する自己反省の契機が見出される 現に求めたことで観念論的=超越論的とみなされるバザンの理論で 彼が想定する本質(「魂」)の記号をなす限りにおいて、自らの機能 先のバザンの評言をとらえ直すならば、そこで説かれていたのは、 あるが、 ムの勝利」なのではないか。 で讃えられる「純粋映画の究極の成功」であり、「映画的リアリズ 真実として前面化されること――そのようなプロセスこそが、 また後退し、 みが残る中で、光と影によって再現される被写体としての十字架も はなかろうか。 様態に対する反省的な契機を内在させているということだったので 映画的表象が、 はたまた十字の図形なのかさえ定かではない。そのような観点から は や その黒い形象が十字架本体なのか、あるいはその影なの かつて別の場で明らかにしたように、その論考の内には意 光と影の交わりそのものである十字形が映画的表象の 現実を転移する映像が消失し、 映像の現実と言葉のそれとの競合と不一致により、 映画的表象の根拠を現実の曖昧さの 現実としての文体の

(一九二八)の序盤では、牢獄の窓の格子が――『田舎司祭の日記』カール・ドライヤーの作品においても、例えば『裁かる、ジャンヌ』ない。ブレッソンと並んで宗教的見地から論じられることも多いない。ブレッソンと並んで宗教的見地から論じられることも多いない。ブレッソンと並んで宗教的見地から論じられることも多いところで、先に挙げた『キング・オブ・キングス』のラストシーところで、先に挙げた『キング・オブ・キングス』のラストシー

形は一 入ってくることでかき消され、 差し出す十字架を――これも灰色の背景に浮かぶ黒い えるー 用された、アントナン・アルトー扮する青年修道士との対話の場面 る。そして、ゴダールの『女と男のいる舗道』(一九六二)にも引 りの間、 くて神に背いたと明言して、遂に処刑の審判が下るが、そのやり取 げる予兆となる。 て、己の非を認める文書に同意を表す十字の印を記すことで、 ヌはそれを見てとることで心の平安を得る。 と違ってこちらは壁ではなく― の同情を装って罪を認めさせようと目論む審問官の一人が独房に - 「そなたの救済とは」と問われたジャンヌは、「死です」と答 傍らの壁には再び窓格子の十字形の影が浮かび上がってい が示す通り、 傍らの建物の壁に映る刑吏や武具の影とともに―― 実際、その後、 火刑台上の彼女は、炎と煙の中に、修道士が やがて彼女が民衆の前に引き出され 彼女は審問官らに対し、 床に十字形の影を落とし、 しかし、 その影は彼女 - 恩寵のし 命が惜し -死を告 ジャン

男の影は、放り投げるはずの土塊が宙を飛んでくるのを鋤で受け止な印象をもたらすドライヤーの作品が、彼が同作に続けてフランスな印象をもたらすドライヤーの作品が、彼が同作に続けてフランスな印象をもたらすドライヤーの作品が、彼が同作に続けてフランス。銃を携えた義足の男の影が一人歩きした後、腰掛けている当人る。銃を携えた義足の男の影が一人歩きした後、腰掛けている当人る。銃を携えた義足の男の影が一人歩きした後、腰掛けている当人の影にぴたりと収まってしまう名高い場面にとどまらず、土を掘るの影にぴたりと収まってしまう名高い場面にとどまらず、土を掘るの影にぴたりと収まっている。

また幾組もの男女の影が、

楽士たちの影が奏でる音楽に合わせ

るしとして見届けることになる。

るものの裏側』で本作を取り上げたミルネールも、「この魅惑的 そのまま具象化するかのようであり、「ここではすべてが、 う点で、この作品はまさに、ドライヤーが着想を得たシェリダン・ が使われており、また老人を撃つ男の影は、 彼が窓から中を覗いた刹那、銃を構えた男の影が天井に浮かび、 つの いうことを喚起するようにできている」と評している。『目に見え とは難しく、不確かなのであって、見かけは本質的に人を惑わすと にぼんやりした反映として、時に霧に包まれて、描き出されるとい 出される。そこからオーモンは、 映った像として倒立していたのと同じく、 であることを暗示するように、序盤で川沿いを歩く彼の姿が水面 の男の影や、土を掘る男の影の光景には動きを逆転させるトリック ら一連の場面においてはしばしば時間や空間が逆転している。 人はその凶弾に倒れる。ジャック・オーモンが指摘する通り、 レ・ファニュの怪奇小説集のタイトル て幻の舞踏会の情景を繰り広げる。さらに、 人影を追って、くだんの老人と二人の娘が暮す館に辿り着き、 幾多の情景が曇った窓越しに、 『鏡の内に、 上下逆さまで天井に映し それが義足の男の仕 主人公は野原を進む三 おぼろげに』を 見るこ これ 義足 時

影の横溢ぶりが私たちを強く惹きつける。宿を出た主人公が最初にしかし、ここに挙げた数々の例にもまして、ある場面での異様なないように思われる。 しかし、自己反省的な次元を内在させていることは間違い鬼の物語を描くだけでなく、多様なかたちで見ること自体への問い 作品においては、すべてが見ることを不安定化させるようにできて

この映画が単なる怪奇譚としての吸

いるようだ」と述べており、

が、その時、 拓いてくれるのであろうか。 影を配したこの写真と、 ガラス」)にも通じるような、さまざまなオブジェのコンポジショ 名で知られる、ニューヨークのデュシャンのアトリエで撮影された 正確には、 マルセル・デュシャンのある作品と酷似しているからである。 真にこの画面が驚嘆に値するのは、およそ信じ難いことに、それが ているか否かは問題ではない。そんな詮索を虚しく思わせるほど、 差し当たり、この不可思議な光景が物語世界において動機づけられ 込む外光がその影を投じていると解することも不可能ではないが、 それらの物体はかつてここで行われていた作業の名残であり、 まざまな器具の影が、「何かおぞましい刑罰の道具を思わせるよう の老婆が戸 べきはその後である。 足を踏み入れる納屋か工場跡のような廃屋の場面がそれで、 ンをさまざまな影によって作り上げている。 一九二三年まで制作されたが最終的に未完に終わったデュシャンの 枚の写真作品 た義足 マン・レイが撮ったらしいこの写真は、 佇まいで映っているのである〔図19〕。 「彼女の独身者によって裸にされた花嫁、さえも」(通称「大 の男や踊る男女の影もここに登場するのであるが、 「投影された影」または「レディメイドの影」という題 映画に現れる影の 口に現れて、 壁のあちこちには天井から吊された車輪や、 (一九一八) がそれである 広い屋内が俯瞰でとらえられ、 くだんの 跳梁する幻たちを一喝する叫び声を上げる 主 一題をめぐって、 [吸血鬼] 一九一五年に着手され、 〔図20〕。実際には盟友 宙に浮かぶオブジェの 0) 考えようによっては、 13 画面との思いがけ かなる展望を切 最後に吸血 鎖や、 先に述 注目 より さ な 鬼 す

ル

お り<sub>(08</sub> レディ から 作品の浩瀚なカタログ・レゾネを完成させたアルトゥーロ・ そして、デュシャンが手がけた最後の油絵作品 と、これらの平面上の影のデッサンを用い、 影する影を用いてタブローを作る」ことを計画し、 年頃)では、「大ガラス」の後で、「(一)平面上に、(二) 影された影」と題して、「「近づけられた」、二つ、三つ、 レディメイド ルク栓抜きの影が描かれていることに注目して、これにも先行する 車の車輪」 部として描き込んでいるのである。このことについて、 れまでに手がけた幾つかのレディメイドの影を主要な構成要素の (一九一八) では、まさに自身の仕事を集大成するかのように、 郭を単になぞりながらタブローを制作すること」と付記してい の湾曲がある表面上に、(三)幾つかの透明な表面上に、 ディメイドが投げかける影」を用いて作品を制作する構想を述べて ン・ボックス」(発表は一九三四年)において、「レディメイドの投 ツは、 |作の複製やメモ(執筆は一九一二―一五年)を収めた「グリー つとに指 デュシャンの作品において、 「コルク栓抜きそのものよりも、 また「投影された影」と題した別のメモ(執筆は メ 右に挙げたデュシャンのメモに触れながら、 、イドとみなしてよい」という返答があったことを伝えて や「帽子掛け」といったレディメイドの影ととも 摘されてきた。例えば、 が存在するのかとデュシャンに照会したところ、 影が重要な要因をなしていること 彼は むしろコルク栓抜きの 「大ガラス」 投影された現実の輪 「お前は私を・・・」 その際に 同作に にまつ デュシャン 物体が投 しかじか 四つのレ 九一三 シュ 自 わる ŋ コ 転

は



図 19 『吸血鬼』



図 20 マルセル・デュシャン 「投影された影」 または 「レディメイドの影」 (フィラデルフィア美術館蔵)

© Association Marcel Duchamp / ADAGP (Paris) & JASPAR (Tokyo), 2021 Marcel Duchamp Exhibition Records, Philadelphia Museum of Art, Library and Archives

まな論評がなされてきたが、かつて東野芳明が、デュシャンの制作凡な思考が展開されている。そこで示された構想についてはさまざい。 手〟に注目して、この「最後の絵画」は、 に対するデュシャンの回答、 以下のような見解は、 時に創造的な飛躍を以て、「大ガラス」へと結実することになる非 たは<br />
n<br />
+<br />
1<br />
次<br />
元<br />
へ<br />
の<br />
展開) シャンのメモ集成『不定法で』(執筆は一九一四―二〇年、 れていよう。「ホワイト・ボックス」と通称されるいま一つのデュ 世界を律する諸次元の認識にまで及ぶことも、現在では広く理解さ いる通り、その射程が単なる表象作用の様態にとどまらず、 かであろうし、さらには、これもデュシャン自身のメモに綴られて 術作品の範疇にも収まらない「大ガラス」を貫いていることは明ら 主張を展開している。こうした企図が、もはや既存 それ自体へと折り返され、創る/指差す手も一つの皮肉な構成の産 の幻のような性格を露わにしている」のであり、そこでは 取るに足りないような表象の表面によって、絵画的表象とその歴史 一九六六年)においては、 一つの空疎な記号にすぎなくなってしまうのだ」と、 さらにはデュシャンが看板画家に描かせた中央部 つまり、 全体を視野に収めつつ、 先に挙げた写真作品 作品については、 もはや絵画など存在しない場で、画家 今日でも、 ストイキツァもまた、シュワル n次元の事象のn-1次元への出 をめぐって、 「レディメイドの影」などを参照し 「お前は私を・・・」 投影された影をめぐるデュシャン おそらくデュシャンのヴィジョン 時に数学的な論理を以 突き詰めれば、 に関して提起した のいかなる美 洞察に富んだ の現前を表す 0 ツの 刊行は 物理的 質問

を最も明晰に語ったものの一つとして評価されよう。

して、 わば、 かし、 えてきたものは、二次元上における三次元的錯覚だったのにた 平面に三次元の世界を、反映した影としてとらえるものであ 次元の物体の二次元への反映であり、 シャンが、ここにいわばn次元の存在の問題を見ていたのも ではなかろうか いるものは、 とになる。ということは、 界として描くことは、 いして、これを影として、 実である。簡単にいえば、 のと考えるのとは別に、あるいはそれと絡み合って、 このようにオブジェの影を「大ガラス」 「大ガラス」にこめられた問題であった。 それまでの絵画が二次元のなかに、 二次元しか知らない生物がいれば、コルク栓抜きはあく 二次元の画面である絵画の純粋な極致といってよい。 黒い平べったい影の二次元の形としてしか認識しないこ 四次元の世界の存在の影を見てい そのために考案されたひとつの罠であった。 ―これがデュシャンの投げ 三次元的錯覚を否定することであ つまりそれ自体、 物体が平面に投げかける影とは、 われわれが三次元の物体と認識して 絵画とは本来、 透視法を通してとら のドラマと呼応した 純粋に二次元の か るにすぎないの けた問 二次元 そ V

ŋ

とすれば、 ·の影」と題された一枚の写真とこのような視座において結びつく 長い 回 それはエイゼンシュテインが歌舞伎に自らの 道を経たが、 吸 ()血鬼] のくだんの光景が、 アディ モンター

考えると、 参加し、他方で、『裁かる、ジャンヌ』に出演したアントナン・ア な距離を保ちながらではあったが. (E) ジュ理念の具現を見出したのと同じくらいに魅力的な、 時的にではあれシュルレアリストのグループに加わっていたことを ルトーや、 め、時期としては重なっている。また、デュシャンが―― 自身がパリに滞在し続け、デュシャンも平素はパリに住んでいたた 撮った一九二○年代後半から三○年代初頭にかけては、ドライヤー なろうが、管見の限りではそのような痕跡は見当たらない。ちなみ ンの間に直接的な接触や影響があったなどと主張したいわけではな ない出会い」となるであろう。 もしもそうした事実が確認されれば誠に興味深い巡り合わせと ドライヤーがフランスで『裁かる、ジャンヌ』と『吸血鬼』を 同作で衣裳を担当したヴァランティーヌ・ユゴー (!!) 無論、 当時のドライヤーとデュシャ 「思いがけ Ŕ

当たらない。もともとドライヤーが社交的な性格でなかったことは のだとすれば、やはりここで取り上げた二つの よく知られており、 はないかと推測したくもなるが、そのような事実を証する資料は見 前衛芸術が隆盛を極めた二〇年代後半のパリにあっても、 集団や、 彼らを介してドライヤーとデュシャンが知己を得たので 党派とは距離を置き、 モーリス・ドルジーによる評伝が述べている通 ――シュルレアリスムの活動に 孤高の内に仕事を続けた。 画 像の 類似自体は 常に微妙 始まり、 その意匠は必ずしも「不気味なもの」の観念のみに還元されるべき 品とかなり異なっているが-はじめとするロマン派幻想文学のお気に入りの主題ではあったが、 影と身体の分離は、『ペーター・シュレミールの不思議な物語』 まるあの光景も、

のを解体した一 様態に注目するならば、 しかし、 実証 お前は私を・・・」 的な観点を離れて、 影の介在によって視覚的表象の基盤そのも の目論見は、 テクスト自体が喚起する相関 [吸血鬼] をめぐる 0

偶然のなせるわざとみなすのが妥当であろう。

流派や、

身体を欠いた影を見かける」と明記されている。 と記されており、さらに、主人公が野原を横切る三つの人影に導か りで目撃する男が、身体のない水面の反映としてのみ現れたことに 品においても、 れて老人と二人の娘の館に辿り着くくだりでも、 影について、水面の反映ではなく路上の影として登場させた上で、 テン・ユルによる脚本でも-こそ強調するもののようにも思われる。実際、ドライヤーとクリス が人物に寄り添うことなく跋扈し、義足の男の影が当人の傍らに収 が現前することが少なくないからである――そもそも主人公が川 にとどまらず、 物が画面外にいて、その影が画面内に示されるという換喩的な表 本稿の読解にも重要な示唆を与えるものである。 「そうだ、それは影に違いない、 くだんの廃屋の場面では、まさに義足の男や踊る人々の影 存在するはずの本体を欠いた、 先に挙げた幾つかの事例に見られるように、 むしろそれまで影と本体とが乖離していたことを ―その場面構成や細部の描写は完成作 例えば主人公が宿を出て見かける人 しかも影だけなのだ」 影や反映の形象のみ なぜなら、 前述したように、 「彼は三人の男 (強調原文) この

栓抜きのレディメイドが実体として存在せずとも、 を欠いた被写体の影にすぎないわけで、 ものではない。 立つ映画において、 繰り返し述べたように、 影と実体との乖離の光景を操ることは そうした映像によっ スクリーン上の映像は実体 その影自体をレ て成 コルク

そは現実の被写体を写し取った究極の゛レディメイド゛ ディメイドとみなしてよいと考えたデュシャンの姿勢と 奇しくも通底する身振りなのではなかろうか。 であるだけ -映像こ

お り<sup>②</sup> 出すことになった」のである。 うして、一灰色の画質、 ま、その佇まいもまた作品のスタイルに採り入れることになり、 業場で、 かかり、 戻る途中、 影したのであった。加えて、ある日の撮影が終わって一同がパリに トの光をヴェールに反射させ、それがレンズに当たるようにして撮 ところ、 ぜかショットの一つが灰色がかって写っていたので、原因を調べた しいスタイルを模索したが、撮影開始当初のラッシュを見た時、 あった。そこで撮影監督のルドルフ・マテとともに、それにふさわ たのは「私が思い描いた一つのイメージ、白と黒からなる何 ない。これについては後年、ドライヤー自身がその由来を語 かったような、ぼんやりとした画調になっていることも見逃せ さらに、本作の視覚的な特色として、主に屋外の場 それによれば、この題材に関して彼が最初に惹きつけられ 物も人も、 中に入ってみると、そこは石膏を粉末に戻して回収する作 撮影の際にレンズに不用意な光が当たっていたためとわか 偶然に「白い炎に包まれたような小さな家」の前を通り それからもこのミスをあえて繰り返すことにして、 内部のすべてが白い粉に覆われていた。すぐさ 、白い光。 それが最終的に作品の調子を生み 面 が 靄 いか」で ライ って 0) な か

> たる。 ある――帳ですべてを覆い、消し去ってしまう、この映画の不可の対比ではなく、おぼろげなグレーの――それが主人公の名でも としない出来事が繰り広げられた末に、吸血鬼の手下の医者は迷 重写しを想起せよ――へと、 彼の分身が身体を抜け出し、 に仕掛けられる「信憑の体制」の両義性 品のスタイルを委ねること、 逆的な工程の引き金を引いたのではなかったかということに思 たちは、 込んだ作業場で降り注ぐ粉に埋れ、 忌まわしい呪いを形象化していることは否めないが、そこで描 画  $\Box$ れない。 霧の彼方に去って行く。このラストシーンを目撃するに至って、 る情景はしばしばぼんやりとした画調に包まれ、 の消失である。 セスではなく、 白か黒かではなく、 しかし、 あの廃屋での影の氾濫が、究極的には、 - 帳 ですべてを覆い、消し去ってしまう、この映画の不 なるほどこの作品には妖しい影が溢れ、 ある種の曖昧模糊とした地平に向かう、 私たちが立ち会うのは必ずしもそうした対比 その間に織りなされるグレーの肌理に それは取りも直さず、 映画そのものを差し向ける振る舞い 棺に入った自らの屍を見出す場面 主人公と彼に救われた娘は濃 主人公の白日夢の中 夢とも現とも判然 白と黒、 現前と不在の それら 言わば映 光と影 かれ が 7 Ċ 間 作

なら、 わば映画表現の根幹をなす要因であるが、 白と黒の対比とは、 表現主義映画と同様の趣向を踏襲するだけに終わったかもし 取りも直さず光と影のそれにほかならず、 それらを対比させるだけ

> 1 2 プラトン
>
> 国家 ・一〜五章。 藤沢令夫訳、 岩波文庫、 九七九年、

注

心を反省的に映し出す、

″映画とその影″

が現出しているように

もあろう。その限りにおいて、

ここにはまさしく、

映画的表象の

核

われる。

« Entretien avec Bernardo Bertolucci » (par Pascal Bonitzer et

Serge Daney), Cahiers du cinéma, nº 330, décembre 198

- (3) Jean-Louis Baudry. \* Le dispositif: approches métapsychologiques de l'impression de réalité \*, Communications, n° 23, 1975, repris dans L'Effet cinéma, Paris, Albatros, 1978 (ジャン=ルイ・ボードリー 「装置——現実感へのメタ心理学的アプローチ」、木村建哉訳、岩本憲児・武田潔・斉藤綾子編『新・映画理論集成』、第二巻、フィルムアート社、一九九九年、所収)。ただし、こうした着想自体はサイレント時代の映画論にも見られる—— Lionel Landry, \* Formation de la sensibilité \*, dans L'art cinématographique, t. II, Paris, Félix Alcan, 1927, pp. 51-54.
- (4) 付言しておけば、この後のレストランの場面で、恩師はイタリアの 同志たちに宛てた手紙を男に託そうとし、それを受け取って密告する こともできたのに男が頼みを断ったことで、自分の推測が正しかったことを確認する。原作にも同様の場面はあるが(Alberto Moravia. II conformista (1951), in Opere complete. vol. 5. Milano. Bompiani. 1976. pp. 223-224 e 232. アルベルト・モラヴィア『孤独な青年』、千種堅訳、早川文庫、一九八四年、三二四一三二六および三三八頁)、ベルトルッ早川文庫、一九八四年、三二四一三二六および三三八頁)、ベルトルッ早川文庫、一九八四年、三十四一三二六および三三八頁)、ベルトルットの脚色はここでも、当の手紙が実は白紙で、男の真意を確かめるために恩師が芝居を打ったという設定に変えている。封筒から取り出さめに恩師が芝居を打ったという設定に変えている。対筒から取り出さめに恩師が芝居を打ったという設定に変えている。対筒から取り出さめに恩師が芝居を打ったという設定に変えている。対筒から取り出さめに恩師が芝居を打ったという設定に変えている。対している点が実践のように白いただの紙片であるという点で、面会の場面での光と影の成れと呼応している点が興味深い。
- (5) ちなみに、原作のプロードウェイ・ミュージカル『陽気な離婚』(一九三二)の台本には、回る紙人形の影によって監視人を欺く描写Divorce: Mimeo script by Dwight Taylor, New York Public Library. Dwight Deere Wiman Papers, ZC 310/Micro 678/Reel 17. 同資料のDwight Deere Wiman Papers が 10/Micro 678/Reel 17. 同資料の写しをご提供くださった仁井田千絵氏に謝意を表する。
- (σ) Enzo Ungari e Donald Ranvaud, Scene madri di Bernardo

- Bertolucci' Wilano' Cipnipri' 1985' nnova edizione 1982' 放文出典を表示山博英訳、筑摩書房、一九八九年、一一四頁。以下、欧文出典を表示した引用文は拙訳)。
- (7) Roland Barthes, Leçon: Leçon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire du Collège de France, prononcée le 7 janvier 1977 (1978), repris dans Œuvres complètes, t. V. Paris, Seuil, 2002. p. 429 (ロラン・バルト『文学の記号学——コレージュ・ド・フランス開講講義』、花輪光訳、みすず書房、一九八一年、五—六頁)。
- (8) *Ibid.*, pp. 441-443 (souligné dans l'original)(同書、四四一四九頁。
- (9) Roland Barthes, L'empire des signes (1970), repris dans Œuvres complètes, t. III, Paris, Seuil. 2002, p. 394 (ロラン・バルト『記号の国』、石川美子訳、みすず書房、二〇〇四年、八四頁)。
- (10) ただし、ジャワ島に伝わる伝統影絵「ワヤン」では、見世物ではなく祭礼という本旨によるためか、スクリーンを挟んで多くの観衆がいく祭礼という本旨によるためか、スクリーンを挟んで多くの観衆がい上演芸術の世界──伝統芸術からポピュラーカルチャーまで』、大阪上演芸術の世界──伝統芸術からポピュラーカルチャーまで』、大阪上演芸術の世界──伝統芸術からポピュラーカルチャーまで』、大阪上演芸術の世界──伝統芸術「ワヤン」では、見世物ではな大学出版会、二○一六年、三六頁、参照)。
- (11) 例えば、ジャック・ルミーズほかの『光の魔術――影絵芝居から幻燈まで』は、十九世紀のフランスにおける「影絵の流行」のmbromanie)をめぐって、影絵のからくりを図示した多数の冊子や絵葉書やポスターなどを掲載している――Jac Remise. Pascale Remise et Régis Van De Walle, Magie lumineuse: du théâtre d'ombres à la lanterne magique, Paris, Balland, 1979, pp. 257-260, 294-301 et passim)。また、山本慶一『江戸の影絵遊び』(草思社、一九八八年)は江戸時代に刊行された影絵の解説本の類を豊富に紹介していて興味せい。

- 変化しているが、そうした問題については後述する。 近年では映像の撮影や視聴に関わる技術的基盤や実践様態が大きく
- であれば空間的にも時間的にも転移は生じないことになるが、少なく ない状況であろう。 とも映画館で上映されるような物語映画についてはこれはまずありえ るし、会場をリアルタイムで映し出すようなインスタレーションの類 ホーム・ヴィデオの場合には撮影と上映の場所が同じこともありう
- op. cit., pp. 250-277 (« Le théâtre de Séraphin ») いては、 十八世紀後半のフランスで人気を博したセラファンの影絵芝居につ 前掲のルミーズらの著書を参照せよ―― Voir Remise et al
- 15 同が思いを馳せたことは言うまでもない。 映が再開されたが、その間、 て場内が大爆笑に包まれたことがあった。数分後に正しいリールで上 でいきなり同じ黒澤の『椿三十郎』(一九六二)の場面に切り替わっ く眠る』(黒澤明、一九六○)を見ていたところ、リールの変わり目 つて筆者の留学中に、シネマテーク・フランセーズで『悪い奴ほどよ 違いがあった場合などは映写技師の不手際を意識せざるを得ない。 例えば、ピントの甘い映写が放置されたり、ごく稀にリールの掛け 大慌てで対処する映写技師の姿に観客一 か
- 16 ドンのナショナル・ギャラリーで催された展覧会の図録である。 Western Art, London, National Gallery Publications, 1995. これはロン E. H. Gombrich, Shadows: The Depiction of Cast Shadows in
- 17 London, Yale University Press, 1995. Michael Baxandall, Shadows and Enlightenment, New Haven/
- 出典表示にあたっては、読者の便宜を考えてフランス語版/英訳版/ 訳版の方が早く、邦訳も基本的に英訳版を底本としている。本書での 二〇〇八年)。なお、 Short History of the Shadow, London, Reaktion Books, 1997 トル・I・ストイキツァ『影の歴史』、 Victor I. Stoichita, Brève histoire de l'ombre, Genève, Droz, 2000; A 同書の原典はフランス語版であるが、 岡田温司·西田兼訳、平凡社、 (ヴィク

- Milano, Arnoldo Mondadori, 2000; seconda edizione, Roma/Bari, storia di un enigma che ha affascinato le grandi menti dell'umanità Laterza, 2008 Roberto Casati, La scoperta dell'ombra: Da Platone a Galileo, la
- (ℜ) Max Milner, L'envers du visible: Essai sur l'ombre, Paris, Seuil
- (21) 谷崎潤一郎「陰翳礼讃」(一九三三)、 集』、岩波文庫、 一九八五年、所収 篠田一士編 『谷崎潤一郎随筆
- 22 図録『「影絵」の十九世紀』、サントリー美術館、一九九七年
- 23 一九九五年三月。 『.is』、No. 67 (特集「<影> イリュージョン」)、ポーラ文化研究所、
- 25  $\widehat{24}$ 人国立美術館、二〇一〇年。 図録『陰影礼讃― -国立美術館コレクションによる』、独立行政法
- 『字通』、平凡社、一九九六年などの記述による。 藤堂明保編『学研漢和大字典』、学習研究社、一九七八年、
- 26 cit., p. 13. 影」と「暗闇」を表す語彙の対比にも注目している―― Milner, op と darkness、ドイツ語の Schatten と Finsternis など、 ミルネールはまた、ギリシャ語の okiáと okótog、 諸言語で「陰
- (27) レオナルド・ダ・ヴィンチ『絵画の書』、斎藤泰弘訳、 mssFront/vu [最終閲覧二〇二一年九月七日])。ただし、 二〇一四年、三四五―三四六頁(イタリア語(トスカーナ語) lat. 1270, http://www.treatiseonpainting.org/cocoon/leonardo. ルビーノ稿本」によって補った——Libro di pittura, Codice Urbinate 語についてはインターネットで公開されている『絵画の書』の「ウ 陰影が生じるのは大気中に限らない。 )の用
- Gombrich, op. cit., p. 6.
- 29 28 これら三つの区分に充てられる用語は必ずしも一定ではなく、例

- shading)という表現を提唱している(Baxandall, op. cit.shadow/shading)という一般的な呼称について、始めの二つは、物体と陰影から光が当たった場合、鼻や顎の下にできる陰影は、投げかけられた影でもあり、ひとつながりの皮膚上に張り付いた影でもある)、より適切な用語として、「投影された影(物体と離れた表面であれば「投り適切な用語として、「投影された影(物体と離れた表面であれば「投り適切な用語として、「投影された影(物体と離れた表面であれば「投りがけられた影」も可)/本体の影/陰」(projected shadow/self-shadow/shading)という表現を提唱している(Baxandall, op. cit.pp.24)。
- 書(四四三頁)に示された図解に基づくものである。触れた、人の顔に当たる光線についてのバクサンドールの指摘も、同3) レオナルド・ダ・ヴィンチ、前掲書、四二二頁。ちなみに、前注で
- (31) 同書、三九二頁
- (33) カザーティの著書では、月面に生じる影の観察からその地形に起伏があることを論証したガリレオの研究をはじめ、幾つかの興味深い事例が述べられている―― vedi Casati, op. cit., parte terza \* Il secolo dell'ombra \*.
- 3) See Baxandall, op. cit., pp. 84-88. この技術はもともとギリシャ語では skiagraphie、英語では sciography など、さまざまに綴られる)、では skiagraphie、英語では sciography など、さまざまに綴られる)、まさしく「影画法」を意味するが、この語が提起する表象理念の解釈まさしく「影画法」を意味するが、この語が提起する表象理念の解釈をめぐる問題については Stoichita. op. cit., pp. 28-29(ストイキツァ、前掲書、三五―三七頁)を参照せよ。
- (35) 「グノーモン (晷針)」(ギリシャ語で γνώμων) と呼ばれる指柱が落

Diderot et d'Alembert, Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des mêtiers, par une société de gens de lettres, t. 11. Paris, Briasson et al., 1765, pp. 460-466 (le terme « ombre », avec ses diverses sous-catégories).

とす影をもとに時刻や暦を算出する、日時計の制作に不可欠な技術。

- (37) Max Milner, La fantasmagorie: Essai sur l'optique fantastique. Paris, PUF, 1982, p. 254(マックス・ミルネール『ファンタスマゴリー 光学と幻想文学』、川口顕弘・篠田知和基・森永徹訳、ありな書房、一九九四年、二五八頁)。
- (3) Otto Rank. Der Doppelgänger: Eine psychoanalytische Studie (1925). Bremen, Bremen University Press, 2013, insbesondere Kap. IV (オットー・ランク 『分身――ドッペルゲンガー』、有内嘉宏訳、人文書院、一九八八年、特に第Ⅳ章。ただし、邦訳の底本は一九一四年に雑誌発表された初版であり、その後に増補された記述は含まれない)。
- (3) Sigmund Freud, \*Das Unheimliche \* (1919), in Gesammelte Werke, Bd. 12. 6. Aufl., Frankfurt am Main, S. Fischer, 1986(ジークムント・フロイト「不気味なもの」、藤野寛訳、『フロイト全集』、第一七巻、岩波書店、二○○六年、所収)。
- (40) Stoichita, o.p. c.it., éd. fr., pp. 158-162/Eng. ed., pp. 149-152 (ストイキッァ、前掲書、一九〇―一九五頁)。
- (\(\frac{1}{2}\)) Milner, L'envers du visible, op. cit., prologue (\* Des ombres dans une caverne \*) et chap. X (\* Camera obscura. Voir dans le noir \*).
- (2) Dominique Paini, L'attrait de l'ombre, Crisnée (Belgique), Yellow Now, 2007.
- に、この書名はロビソンの『戦く影』のフランス公開題名でもある。(43) Jacques Aumont, *Le montreur d'ombre*, Paris, Vrin, 2012. ちなみ
- (4) Daisuke Miyao, The Aesthetics of Shadow: Lighting and Japanese Cinema, Durham/London, Duke University Press, 2013(宮尾大輔『影の美学――日本映画と照明』、笹川慶子・溝渕久美子訳、名古屋大

学出版会、二〇一九年)。この研究に基づいて、二〇一四年にはベルリンのドイツ・キネマテークとニューヨークの近代美術館(MoMA)で特集上映「陰影の美学――照明スタイル一九一五―一九五〇年」が高まthetik der Schatten: Filmisches Licht 1915-1950, Berlin/Marburg Deutsche Kinemathek/Schüren Verlag, 2014.

- (46) Voir Païni, op. cit., pp. 7-8, et Aumont, op. cit., pp. 57-61. 岡田、前掲書、四四—四五頁。
- (红) Nathan Andersen, Shadow Philosophy: Plato's Cave and Cinema. New York, Routledge, 2014. ただし、著者の関心は『時計じかけのオレンジ』(スタンリー・キューブリック、一九七一)を手がかりに(特に「ルドヴィコ療法」の場面)、正義と真実、善と美、倫理と自由といった観点から哲学と映画の関係を論じることであって、本稿の企図とはおよそかけ離れている。
- 4) Aumont, loc. cit., plus particulièrement pp. 58-60.
- 4) Aumont, op. cit., p. 11.
- 像/メディア経験』、東京大学出版会、二〇一九年などを参照せよ。 Theory, Practice, New York, Bloomsberry Academic, 2017, 光岡寿郎・大久保遼編『スクリーン・スタディーズ――デジタル時代の映像/メディア経験』、東京大学出版会、二〇一九年などを参照せよ。
- 51) 近年では Netflix 配信作品のように劇場公開しない例もあり、それが二〇一八年以来、カンヌ映画祭が同社作品のコンペティション参加を認めていない理由であるが、ここではそうした判断の是非を問題に 近年では Netflix 配信作品のように劇場公開しない例もあり、それ
- (S) Jacques Aumont, L'attrait de la lumière, Crisnée (Belgique), Yellow Now, 2010, p. 70. これは前掲のパイーニによる『影の魅惑』と対をなす小冊子である。

- (54) ヴァルター・ベンヤミンは「複製技術時代の芸術作品」(一九三五の映像文化を迎える前に」、光岡・大久保、前掲書、八、一一頁。(55) 光岡寿郎「序章 Mind the gaps. fill in the gaps ――二〇二〇年代
- ことは興味深い企てであるが、映画における影の形象を論じる本稿の とに、「気散じ」の媒体の最たるものと言えよう各種のモバイル機器 は観客が立ち止まって省察する時間がないと評し(堀潤之による同 を論じつつ、映像による譬喩の困難さに関連して、映画において(一九四五)の中で、アンドレ・マルローが手がけた唯一の映画作品 散じ」(Zerstreuung)の内に受容され、 テーマからは外れるため、そうした問題については別の機会に検討す が提供する映像をめぐって、そこでの反省的契機の成立や様態を探る 言う思索性が生起しうることを主張した。このような考察の系譜をも た、写真の形象やフリーズ・フレームなどの技法を介して、バルトの た。これに対してレーモン・ベルールは、「思索する観客」(一九八四) 性」(pensivité)のゆえであり、映画にはそれが欠けているとみなし せるプンクトゥムを区別した際に、後者が生じるのは写真の「思索 理解としてのストゥディウムと、そこに思いがけない亀裂を生じさ を論じた『明るい部屋』(一九八〇)の中で、コード化された文化的 第四号、二〇二〇年、所収)、さらに後年、 論文の邦訳に付された解題を参照せよ――『アンドレ・バザン研究』、 バザンもまた、「『希望』あるいは映画におけるスタイルについて」 論文の五つのヴァージョンすべてに見られる)。その後、アンドレ・ 化してゆく映画にあっては観想は不可能だと述べた(この記述は同 し、複製技術に依拠する写真や映画はその展示的価値によって「気 刻はその礼拝的価値によって「観想」(Kontemplation)を導くのに対 ―一九三九)において、オリジナルとしてのアウラをを伴う絵画や彫 ヴァルター・ベンヤミンは「複製技術時代の芸術作品」(一九三五 瞬間」(一九八七)などの論考により、 特に映像がめまぐるしく変 ロラン・バルトも、写真 映画においてもま
- Noël Carroll, Theorizing the Moving Image, Cambridge, Cambridge

University Press, 1996, p. xiii.

- 56) ヴォルフガング・シヴェルブシュは、十八世紀末から十九世紀にかけてのパリでは、治安維持のために完備され、秩序の象徴であった街灯を破壊する行為が、権力への挑戦として盛んに実行されたことを明らかにしている―― Wolfgang Schivelbusch. Lichtblicke: Zur Geschichte der künstlichen Helligkeit im 19. Jahrhundert (1983). Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch. 2004. S. 103-112 (\* Lanternenzerstörung \*) (『闇をひらく光――十九世紀における照明の歴史』、小川さくえ訳、法政大学出版局、一九八八年、一〇三―一二一頁(「街灯破壊』))。ここで触れた場面では、パリの下町を牛耳る犯罪集団の \*秩序、に対して、主人公の青年が \*抵抗、する際の一助として街灯が破壊される。
- 57 clair et l'obscur (1958/1983), repris dans Œuvres complètes, t. 3, Paris 新しい相貌のもとに立ち現れるのを実感する―― Jean Paulhan, Le で慣れ親しんで陳腐なものとなっていた部屋の佇まいが、まったく を点けて場所の見当を付けると、あとは暗闇の中を手探りで、家具 Milner, L'envers du visible, op. cit., pp. 374-377. そこでは深夜に帰宅 前には楽しくおしゃべりをしながら進む若者の一団がいたのである 巡り」をした際に同様の感覚に襲われたことがある。その時、 本堂の地下で、真っ暗な回廊を進んで、極楽の錠前、に触れる たらされるものであろうし、 をして普段の生活空間を歩いてみる〝ブラインド体験〞によってもも 解なもの」、『詩の鍵』、高橋隆訳、国文社、一九八六年、一三二― Gallimard, 2011, pp. 448-452(ジャン・ポーラン「明解なものと不可 の角や本の山を避けながら進んで行くが、そうすることで、それま した語り手が、 れる、暗闇がもたらしたある啓示のエピソードに注目している― 一三九頁)。こうした暗闇による〝異化〞の作用は、健常者が目隠し ミルネールは、ジャン・ポーランのエッセー『明と暗』 既に寝ていた妻を起こさぬように、一瞬だけ明かり 本稿の筆者もまた、かつて長野の善光寺 の中で語ら

あるが .....。
と るの内の一人がふと私に触れて、「あれ、これ誰?」と答えたが、その方の当代を被った者としては、それ以外に答えようがなかったので関わる異化を被った者としては、それ以外に答えようがなかったのであるが、その内の一人がふと私に触れて、「あれ、これ誰?」と問うてきが、その内の一人がふと私に触れて、「あれ、これ誰?」と問うてきが、その内の一人がふと私に触れて、「あれ、これ誰?」と問うてき

Baxandall, op. cit., p. 123

- (S) Casati, op. cit., pp. 53-54, et Aumont, Le montreur d'ombre, op. cit. pp. 56-57.
- (6) この点で、カザーティが取り上げている心理学の実験例は興味深い。それは、スクリーンの向こう側に折り曲げた針金を置き、背後から光を当ててその影を被験者に見せるというもので、針金が静止している時には、被験者は不規則に曲がった線を認めるだけであったが、針金を回転させると、単に平面上で線が動いたり伸び縮みしたりするのではなく、折り曲げた線状の物体が回転しているさまを見てとったという——Casati. op. cit., pp. 10-11: 当該の実験については次のたという——Casati. op. cit., pp. 10-11: 当該の実験については次のたという——Casati. op. cit., pp. 10-11: 当該の実験については次のを告を参照せよ——Hans Wallach and D. N. O'Connell, "The Kinetic Depth Effect", Journal of Experimental Psychology, Vol. 45. No. 4. April 1953. 先に触れた『コンチネンタル』の例でも、紙人形をターンテーブルに載せて回転させたことが監視人を欺く機転の要をなしていた。
- (②) Voir Stoichita, *op. cit.*, éd. fr., pp. 166-179/Eng. ed., pp. 155-167(ストイキツァ、前掲書、二〇〇一二一六頁を参照)。

- で、影絵とその種明かしの両方が提示されていることに注意しよう。いる)を巧みに組み合わせて文字を投影する様子が描かれている点(3) ここでも、学生たちが四肢やカンカン帽(つばと底が切り離されて
- (65) 先に触れたジャン・ルノワールの『ラ・マルセイエーズ』においしたものであった。なお、日本における影絵映画の系譜については以下の論考が詳しい――牧野守「草創期の日本アニメーション映画に於下の論考が詳しい――や野守「草創期の日本アニメーション映画に於下の論考が詳しい――や野守「草創期の日本アニメーション映画に於下の論考が詳しい――教野守「草創期の日本アニメーション・映画に於下の論考が詳しい――教野守「草創期の日本アニメーション・映画に於下ニメーション研究』、第三巻・第二号A、日本アニメーション学会、二〇〇二年、および佐野明子「「影絵映画」再考――戦前・戦中期を中心に」、『表象と文化Ⅲ――言語文化共同研究プロジェクト
  エ〇〇五』、大阪大学大学院言語文化研究科、二〇〇六年。
- その絵柄と寸法と所蔵者の表示から原画の方と判断されるが、 はデヴォンシャー・コレクション、後者はヴィクトリア・アンド・ア 七一×九一·五センチ、後者が四五·六×六一センチ)や所蔵者 collections.vam.ac.uk/item/017373/rustic-civility-oil-painting-collins-出しら---see Victoria and Albert Museum online catalogue, http:// ならば制作年代はそこに記載されている一八三三年ではなく三二年が ルバート博物館)も違う。ゴンブリッチの著書に掲載されているのは、 た〔図6〕。 両者は絵柄の細部がわずかに異なるほか、寸法 が、その人気の高さから翌三三年に彼自身が同じ題材の複製画を描い るこの絵画は、当初、コリンズが一八三二年に制作したものである Civility)または「出来事の予感」(Coming Events) の題名で知られ william-ra/〔最終閲覧二〇二一年九月七日 Gombrich, op. cit., pp. 52-53. ちなみに、「田舎の礼節」(Rustic (前者が である (前者
- (67) Gombrich, op. cit., p. 55. この作品は、十字架に架けられたキリス

- にも影に対する映画的な作為が見てとれる。さって十字を作るという、造形的な要請によるものであろうが、ここさって十字を作るという、造形的な要請によるものであろうが、ここであり、それはおそらく、浜辺に長く伸ばして置かれた黒い網と合わただし、ここに現れるキリストの影は使徒たちのそれと比べて巨大

- (6) 松崎仁「障子にうつる影──影絵演出の諸相」、『舞台の光と影──ただいた児玉竜一氏に謝意を表する。
- (70) 『大菩薩峠』三部作では、このほかにも影の形象がしばしば劇的な行きを寄せるが、その場面では、まずお銀が、常に纏っている頭巾を外して顔の痣を晒し、なおも迫る神尾から逃れようとする刹那、その姿が障子に影を投げかける。結局、龍之介の助けで窮地を脱したお銀は、その後、二人でとある名主の館に身を寄せるが、その場面では、まずお銀が縁側の障子の面で進む影として登場し、次いで名主との会話から、そこがかつて面で進む影として登場し、次いで名主との会話から、そこがかつて直で進む影として登場し、次いで名主との会話から、そこがかつて直であれた翳りの刻印の暴露から、影に導かれた思いがけない事実の露呈られた翳りの刻印の暴露から、影に導かれた思いがけない事実の露呈られた翳りの刻印の暴露から、影に導かれた思いがけない事実の露呈に至るまで、陰影が織りなす呼応の編み目として興味深い。
- (ロ) Philippe Dubois, L'acte photographique (1983), seconde édition augmentée, Paris, Nathan, 1990, p. 120 (souligné dans l'original). ただ

- する。 は限らず、そこに介在する曖昧さについては次節で検討することに し、先に触れたように、影がそのまま対象の実在を「明言する」と
- 『『影絵」の十九世紀』、前掲書、所収。 十九世紀――人は「影」に何を見てきたか?」および「作品解説」、十九世紀――人は「影」に何を見てきたか?」および「作品解説」、月。同「江戸の幻影」、『:a』、No 67、前掲書、所収。同「「影絵」の2)。 岡戸敏幸「「影」と肖像」、『日本の美学』、第二一号、一九九四年七
- (4) Roland Barrhas Ia chumhwa daiwa (1980) rannis dans (Firmwa)(73) 岡戸「『影絵」の十九世紀』、前掲論文、七一頁。次の引用も同所。
- (2) Roland Barthes, La chambre claire (1980), repris dans Œuvres complètes, t. V. Paris, Seuil, 2002, chaps, 32, 47, et passim (バルト『明るい部屋』、花輪光訳、みすず書房、一九八五年、三二章、四七章、および随所に)。
- (万) フィルムを用いない(すなわち露光・現像・焼付のプロセスを経ない)デジタル・カメラであっても、撮影した写真画像が表示されるのは言うまでもなくいかない(すなわち露光・現像・焼付のプロセスを経な
- 76) 班固『漢書』、第八巻「列伝V」、小竹武夫訳、ちくま学芸文庫、 一九九八年、一四七―一四九頁。
- (77) 岡戸「「影」と肖像」、前掲論文、一三三頁。
- (78) 『白楽天詩選(上)』、川合康三訳注、岩波文庫、二〇一一年、一八五—一九三頁。
- (79) Stoichita, *op. cit.*, éd. fr., pp. 108-111/Eng. ed., pp. 104-106(ストイキツァ、前掲書、一三三一一二二六頁)。
- (8) *Ibid.*, éd. fr., pp. 111-114/Eng. ed., pp. 106-110(同書、一三六—一四○頁)。
- (81) 五〇年の時を経て発見されたそれらの写真は、港千尋、マリー=リプト、二〇〇八年)に関係資料とともに収められている。拙稿書リプト、二〇〇八年)に関係資料とともに収められている。拙稿書1958』(《リスティーヌ・ドゥ・ナヴァセル編『Hiroshima 1958』(インスクリスティーヌ・ドゥ・ナヴァセル編『Hiroshima 1958』(インスクリスティーヌ・ドゥ・ナヴァセル編『Hiroshima 1958』(第100年)

- 82 1975, pp. 321-322(ジョルジュ・サドゥール『世界映画全史』、第一〇 voir Georges Sadoul, Histoire générale du cinéma, t. 5, Paris, Denoël 創造する「実在しない風景」の実験とともに、複数の女性の身体部分 り、そこでは異なる場所で撮影した断片を組み合わせて映画的空間 岩波書店、二〇〇〇年、所収、第二巻、第一章)。この逸話をゲリン 巻、丸尾定・小松弘訳、国書刊行会、一九九九年、一二三—一二五頁、 の映像をモンタージュする「実在しない女性」の実験も行われた―― はソヴィエト・モンタージュ派の探究と結びつけているが、周知の を描いたと述べられている(『キケロー選集』、第六巻、片山英男訳、 ラ神殿のために、トロイア戦争の原因となったトロイのヘレネの肖像 節)、またキケローの『発想論』では、ゼウクシスはクロトン市のへ のみ記されており(第Ⅲ巻、前掲書、第三五巻、第三六章・第六四 ム市のために、公費でラキニアのヘラの神殿に納める絵」を描いたと 描いたとされているが、プリニウスの『博物誌』には「アグリゲントゥ 作品中の字幕(スペイン語)では、ゼウクシスがアフロディーテを
- (8) この映画およびダンスは、もともとゲリンの企画によりセゴビアの エステバン・ビセンテ現代美術館で行われた展覧会「コリントの婦 環として制作されたものである。図録は José Luis Guerin, *La dama de Corinto: Un esbozo cinematográfico*, Segovia, Museo de Arte Contemporáneo Esteban Vicente, 2011.
- (84) 訳文は作品中の字幕に基づくが、『博物誌』のラテン語原文についてご二八節。出典の確認にあたって『博物誌』のラテン語原文についてご二八節。出典の確認にあたって『博物誌』からの引用個所は、前数示いただいた宮城徳也氏に謝意を表する。
- されている表現は、ミルネールが依拠している仏訳版(定本とされる聖書協会の『聖書 新共同訳』によっているが、ここで「密雲」と訳(85) Milner, op. cit., chap. II (\* L'ombre de Dieu \*). なお、引用文は日本

- 『エルサレム聖書』 La Bible de Jérusalem)では « la nuée obscure » となっており、まさに「暗雲」とも解せる。
- (86) Stoichita, op. cit., éd. fr., pp. 68-79/Eng. ed., pp. 67-82(ストイキ)
- (8) See Jean-Jacques Rivard. "A Hierophany in Chichén Itzá". *Katunob: A Newsletter-Bulletin on Mesoamerican Anthropology*, Vol. 7, No. 3, September 1969 (issued in 1970), and Anthony F. Aveni, Skywatchers of Ancient Mexico, Austin, University of Texas Press, 1980, pp. 285-286. 青山和夫『マヤ文明を知る事典』、東京堂出版、二〇一五年、一五一頁を参照。
- 一号、京都造形芸術大学芸術学研究室、二○○六年。「仁和寺蔵僧形八幡神影向図小考──神との密約」、『芸術学研究』、第幡神影向図」、『国華』、第一二四九号、一九九九年、および萩原裕貴幡神影向図」、『国華』、第一二四九号、一九九九年、および萩原裕貴
- 左衛門集』第三巻、小学館、二〇〇〇年、所収、二二九十二三二頁。8) 近松門左衛門『けいせい反魂香』、鳥越文蔵ほか校注・訳『近松門
- 一九六五年、所収、二四二十二四三頁。(90) 並木宗輔『一谷嫩軍記』、祐田善雄校注『文楽浄瑠璃集』、岩波書店
- (5) Aumont, Le montreur d'ombre, op. cit., pp. 34-35.
- た歴史的事実を尊重してそのように表記する。 おれもなく「インディアン」と呼称されているので、ここではそうしおれもなく「インディアン」と呼称されているので、ここではそうした歴史的が、古典的ハリウッド映画における西部劇のジャンルでは、92) 今日では政治的適正さの見地から「アメリカ先住民」と表現される
- (3) Albert Laffay, Logique du cinéma, Paris, Masson, 1964, pp. 81-82.
- 94) Gérard Genette. « Discours du récit », dans Figures III. Paris. Seuil. 1972. p. 76 (『物語のディスクール』、花輪光・和泉凉一訳、書肆風の薔薇、一九八五年、二二頁)。なお、邦訳では « instance parative » が「語りの審級」と訳されているが、これは不適当であった。 である。 ジュネットが注で断っている通り、ここでの instance の概念る。 ジュネットが注で断っている通り、ここでの instance の概念

- Larousse, 1973, p. 264. 『ラルース言語学用語辞典』、伊藤晃ほか編訳、 は \* instance de discours \* が「話の現存」と訳されている(Emile ちなみに、バンヴェニストがこの問題を論じているのは『一般言語 大修館書店、一九八〇年、二七六頁)。 訳されている(Jean Dubois et al, *Dictionnaire de linguistique*, Paris た、『ラルース言語学用語辞典』ではこの術語が「談話の具体例」と 通夫監訳、みすず書房、一九八三年、「V 1966, « V. L'homme dans la langue ». 『一般言語学の諸問題』、岸本 Benveniste, *Problèmes de linguistique générale*, Paris, Gallimard 学の諸問題』の「V 言語における人間」においてであるが、邦訳で instanceという訳語が当てられるにせよ――明らかに語義が異なる。 の機構を論じた際の「審級」(Instanz)とは――フランス語では同じ る。したがって、フロイトが裁判の審級制度になぞらえて心的装置 ル)として現働化される作用と局面を指すものとして提起されてい グ)が、現実の状況の中で、発話の主体によって言語実践 て語っている意味において」、すなわち、潜在的な言語構造 は「バンヴェニストが「言述の発現」(instance de discours)につい 言語における人間」)。ま (ラン
- (5) Christian Metz. L'énonciation impersonnelle, ou le site du film, Paris, Méridiens Klincksieck, 1991, notamment chap. I (\* L'énonciation anthropoïde \*).
- (%) Francesco Casetti, « Les yeux dans les yeux », Communications n° 38 (« Enonciation et cinéma »), 1983.
- (97) 同書全体の内容とその意義については拙稿書評を参照されたい―― 「クリスチャン・メッツ著『非人格の言表作用、あるいは映画の場』」、
- (%) André Bazin, « Le Journal d'un curé de campagne et la stylistique de Robert Bresson », Cahiers du cinéma, n° 3, juin 1951, repris dans Qu'est-ce que le cinéma ?, t. II, Paris, Cerf, 1959, pp. 49-50, et Ecrits complets, édition établie, annotée et présentée par Hervé Joubert-

- (上)』、野崎歓ほか訳、岩波文庫、二〇一五年、二〇六/二〇八頁)。舎司祭の日記』とロベール・ブレッソンの文体論」、『映画とは何か上aurencin, t. I. Paris, Macula, 2018, p. 721(アンドレ・バザン「『田
- (9) Voir André Bazin, \* Pour un cinéma impur: Défense de l'adaptation \* (dans Georges-Michel Bovay (dir), Cinéma, un œil ouvert sur le monde. Lausanne. La Guilde du Livre. 1952), repris en version abrégée dans Qu'est-ce que le cinéma ?, t. II, op. cit., pp. 7-32, et en version intégrale dans Ecrits complets. t. I. op. cit., pp. 822-831 (アンドレ・バザン「不純な映画のために――脚色の擁護」、『映画とは何か(上)』、前掲書、所収を参照せよ)。
- 図) Bazin, \* Le Journal d'un curé de campagne... \*, Qu'est-ce que le cinéma?, t. II, op. cit., pp. 44-45, et Ecrits complets, t. I. op. cit., p. 720 (バザン「『田舎司祭の日記』とロベール・ブレッソンの文体論」、前掲書、一九八―二〇〇頁)。
- をめぐって」、『映画学』、第一号、映画学研究会、一九八七年五月。』) 拙稿「アンドレ・バザン再考――映画における自己反省作用の概念

- にもデルティユの原案から若干の要素が採り入れられているが、ドルジーが別の著作で(Maurice Drouzy, Carl Th. Dreyer, né Nilsson, Paris, Cerf. 1982, p. 240, et \* Une œuvre de foi \* en l'art et la vérité \* \*, L'Avant-scène cinéma, n° 367-368 (\* Carl Th. Dreyer, La passion de Jeanne d'Arc \*), janvier-février 1988, p. 9)、ジャンヌが藁で王冠を編む様子に加えて、窓の格子が床に十字の影を落とす趣向もでルテイユの原案に見られると述べているのは誤り。デルテイユが描アルテイユの頃案に見られると述べているのは誤り。デルテイユが描りしているのは、ジャンヌが藁で王冠を編むほか (Delteil, op. cit., p. 677、二本の藁を組み合わせて床に十字を作る情景である (ibid., p. 18)。
- (M) *Ibid.*, p. 19. ちなみに、「鏡の内に、おほろげに」という表現は、新p. 63.
- (ધi) Milner, L'envers du visible, op. cit., p. 424.

訳聖書の「コリントの信徒への手紙一」、第一三章・第一二節の記述

Aumont, Le montreur d'ombre, op. cit., p. 30.

- III) 『デュシャンと写真』を著したジャン・クレールによれば、デュシャン自身が直接写真で表現することはきわめて稀であり、彼の写真作品リエの壁に数々のレディメイドの影が映っており、それがあまりに風要わりなので友人たちが写真に撮ることを勧めたからであった――変わりなので友人たちが写真に撮ることを勧めたからであった―― Jean Clair, Duchamp et la photographie, Paris, Chêne, 1977. pp. 6 et 10.
- (28) Marcel Duchamp. Duchamp du signe: Ecrits (1975), nouvelle édition. Duchamp du signe suivi de Notes, écrits réunis et présentés par Michel Sanouillet et Paul Matisse, Paris, Flammarion, 2008, p. 69 (\* ombres portées de Readymades \*) (souligné dans l'original) (マルセル・デュシャン著/ミシェル・サヌイエ編『マルセル・デュシャン

- 一四七—一四八頁(「射影」)。強調は原文)。 一四七—一四八頁(「射影」)。強調は原文)。
- (≦) Arturo Schwarz, *The Complete Works of Marcel Duchamp* (1969), third revised and expanded edition, Vol. 2. New York, Delano Greenidge Editions, 1997, p. 657 (No. 353 "The Corkscrew's Shadow") and p. 658 (No. 354 "Tu m' ").
- shadow of the corkscrew as a Readymade rather than the corkscrew が、増補改訂された第三版にも同じ回答が掲載されている)の実際の らの回答(ストイキツァが参照したのは同カタログの第二版である が言及している、シュワルツのカタログに引用されたデュシャンか ド作品本体の意義が否定されてしまうことになるし、ストイキツァ と訳されているが、これは不適当である。それでは一連のレディメイ shadow alone be considered as a 'real readymade' ") せ、 p. 214/Eng. ed., p. 196. ストイキツァ、前掲書、二五五頁。フランス itself")、デュシャンは影だけを「真のレディメイド」とみなしてい 文面は本文に訳出した通りであって(原文は"One may consider the « vrai ready-made » » 、英語版で "It was Duhamp's intention that the たわけではなく、ストイキツァもそのように述べているのではない。 この回答に関するストイキツァの記述 「彼は「真のレディメイド」と見なしうるのは影だけだと考えていた\_ 版で « Duchamp proposa de considérer l'ombre seule comme un (Stoichita, op. cit., éd.

- (記) Stoichita, op. cit., éd. fr., pp. 213-217/Eng. ed., pp. 196-199 (ストイキッア、前掲書、二五四―二五九頁)。
- (山) Duchamp, Duchamp du signe, suivi de Notes, op. cit., pp. 110-139
   (\* A l'infinitif (la Boîte blanche \*) (デュシャン著/サヌイエ編、前掲書、一五一一二〇三頁(「不定詞で <ホワイト・ボックス>」))。
- 115 ) Voir, entre autres, Jean Clair, Marcel Duchamp ou le grand ズ『マルセル・デュシャン』、木下哲夫訳、みすず書房、 Museum of Modern Art, 2014, pp. 439-441 (カルヴィン・トムキン 訳、法政大学出版局、二〇〇一年、五〇—五二頁); Calvin Tomkins. ヴ『マルセル・デュシャン 絵画唯名論をめぐって』、鎌田博夫 modernité, Paris, Minuit, 1984, pp. 53-55 (ティエリー・ド・デュー de Duve, Nominalisme pictural: Marcel Duchamp, la peinture et la et « La boîte magique »; voir également Jean-François Lyotard, Les deux chapitres intitulés respectivement « Thaumaturgus opticus » 27 (passage intitulé « De Flatland à la quatrième dimension ») et les 照せよ。 四五九―四六〇頁。邦訳の底本は一九九六年刊の同書初版)などを参 Duchamp: A Biography (1996), revised edition, New York, The transformateurs Duchamp, Paris, Galilée, 1977, pp. 120-125; Thierry Sur Marcel Duchamp et la fin de l'art, Paris, Gallimard, 2000, pp. 21 fictif : essai de mythanalyse du grand verre, Paris, Galilée, 1975, et 二〇〇三年、
- 八七一八八頁。 (16) 東野芳明『マルセル・デュシャン』、美術出版社、一九七七年、
- 書、二五二、二五八、二六七、二七一頁を参照)。 書、二五二、二五八、二六七、二七一頁を参照)。
- が、今日で言う「キャスティング・ディレクター」の役割を果たし、ンスの『ナポレオン』(一九二七)の配役も手がけたルイ・オスモン(18) 同作の配役については、アルトーがマラー役で出演したアベル・ガ

n° 367-368. op. cit., p. 40 (\* Générique et notes rédigés par Lenny Borger \*) note 4.

- t. III, Paris, Gallimard, 1978, pp. 18-25, 65-72, 119-123, 125-126, 128 du surréalisme, Paris, Seuil, 1945, p. 145 (モーリス・ナドー 『シュ らの経緯については以下を参照せよ―― 年二月に、シュルレアリストたちが上映館のステュディオ・デ・ズ け、グループがアルトーをもう一度受け入れた」ので――一九二八 ルレアリストの一員であったサドゥールの回顧によれば、 に際し、アルトーの脚本の意図が歪められたとして― 年五~一一月に行われた『裁かる、ジャンヌ』の撮影に参加した。そ ルレアリスムの歴史』、稲田三吉・大沢寛三訳、思潮社、一九九五年 ルシュリーヌに押しかけて騒乱を起こしたことは周知の通り。これ の後、『貝殻と僧侶』(ジェルメーヌ・デュラック、一九二八)の公開 は、二六年秋にアンドレ・ブルトンらから除名を宣告された後、 (改装版)、一四八—一四九頁); Antonin Artaud, Guvres complètes 一九二四年秋にシュルレアリスト・グループに加わったアルトー Maurice Nadeau, Histoire - 当時、 「数ヶ月だ シュ

129(『アントナン・アルトー著作集Ⅲ 貝殻と牧師 映画・演劇論集』、坂原眞里訳、白水社、一九九六年、一四一二一、四九一六二頁。邦訳は原書全集第二巻に所収の演劇関係の文章と、第三巻に所収の映画関係の文章を独自に編纂したもの): Antonin Artaud, Œurres, édition établie, présentée et annotée par Evelyne Grossman, Paris, Gallimard, 2004, le chapitre consacré aux années 1926-1928, et « Antonin Artaud: Vie et œuvre, par Evelyne Grossman », p. 1719-1726: Georges Sadoul, « Souvenirs d'un témoin », Études cinématographiques, n° 38-39 (« Surréalisme et cinéma I »), printemps 1965: Alain et Odette Virmaux, Artaud/Dulac : La coquille et le clergyman, essai d'élucidation d'une querelle mythique, Paris, Ed. Paris Expérimental, 1999.

et l'ensemble du chap. III (« Le temps du surréalisme 1930-1940 »); Hugo 1887-1968, Paris, Jacques Damase Editeur, 1983, pp. 42-44 Hugo, op. cit., pp. 251, 318-320, 322; Anne de Margerie, Valentine chap. 22 (\* Forces obscures \*) au chap. 24 (\* Nuit et jour \*); Jean が企画される運びとなった。これらの経緯については以下を参照せよ い、仮装はせずに平服で参加したドライヤーと、映画出演を希望して 伯爵が仮装舞踏会を催した際に、常連であった夫妻はドライヤーを誘 当時、芸術家のパトロンとして知られたエティエンヌ・ド・ボーモン シュルレアリストたちと深い親交を結び、三〇年代半ば頃までグルー Béatrice Seguin, « Valentine Hugo, du 16 mars (1887) au 16 mars 爵が出資して (ジュリアン・ウェストの芸名で) 主演する 『吸血鬼』 いたニコラ・ド・ギュンズブール男爵を引き合わせて、その結果、 なり、二人は一九三二年に離婚するが、それに先立つ一九二九年の冬、 プのメンバーとして活動した。その間、 展覧会での出会いをきっかけに、ポール・エリュアールやブルトンら ヴァランティーヌ・ユゴーもまた、一九二六年のシュルレアリスム —Bernheim, op. cit., chap. 20 (« Les chemins divergeants »), et du 夫のジャンとは次第に疎遠と

(1968) \*, dans Valentine Hugo: Ecrits et entretiens radiophoniques textes et documents réunis par Béatrice Seguin, Arles/Boulogne-sur-Mer, Actes Sud/Bibliothèque Municipale de Boulogne-sur-Mer 2002. pp. 18-24, et Jean-Pierre Cauvin, \* Le surréalisme de Valentine Hugo \*, ibid., pp. 167-186; Herman G. and Gretchen Weinberg "Vampyr. An Interview with Baron de Gunzburg", Film Culture No. 32, Spring 1964; Charles Tesson, \* Introduction \* au scénario de Vampyr, dans Dreyer, op. cit., p. 93.

(国) Drouzy, Carl Th. Dreyer, né Nilsson, op. cit., pp. 239-240.

た。深く感謝申し上げる。

- S) « Vamþyr : scénario de Christen Jul et Carl Th. Dreyer », dans Dreyer, op. cit., pp. 106 (souligné dans l'original) et 113.
- 図) \* Entre terre et ciel: entretien avec Carl T. Dreyer par Michel Delahaye \*, Cahiers du cinéma, n° 170, septembre 1965, repris dans La politique des auteurs, Paris, Champ Libre, 1972, pp. 262-263 (「カール・Th・ドライヤーに聞く(聞き手=ミシェル・ドラエ)」、『作家主義――映画の父たちに聞く』、奥村昭夫訳、リプロポート、一九八五年、四二五―四二七頁), et également repris dans Carl Th. Dreyer, Réflexions sur mon métier, Paris, Cahiers du cinéma/Ed. de l'Etoile, 1983, pp. 134-136, rééd., 1997, pp. 153-154.
- イ、後者ではアラン・グレイとなっている。 ツ語版が現存しているが、主人公の名は前者ではダヴィッド・グレ凶) この作品は仏・独・英の三カ国語で製作され、フランス語版とドイ

## 追記

に関する研究の内、書物としてまとめる際にはその第一章をなす予ら取り組んできた、映画のテクストに登場する視覚的表象の主題系本稿は、〝映画とその分身〟という題目のもとに筆者がかねてか

誌編集委員会の特別のご配慮により掲載していただけることとなっ今般、大学を去るにあたって、若干の加筆修正を行った原稿を、本今般、大学を去るにあたって、若干の加筆修正を行った原稿を、本年度にほぼ全体を講じたもので、その後、いったん論文にまとめた目「映画学特論」において、二○一○年度にその一部を、二○一六目「映画学特論」において、二○一○年度にその一部を、二○一六日「映画学特論」において、二○一○年度にそのものである(「結論」に当たる部分がないのはそうした事情に定のものである(「結論」に当たる部分がないのはそうした事情に

象からここまでは論考を発表済み)、最後に、映画のテクスト内に な完成に向けて注力したい。 れば退任までに上梓に漕ぎ着けたかったが、 論文は未発表)、映画とその分身の相関が織りなす映画の自己反省 現れる映画、テレビ、ヴィデオなどの動画媒体の事例を検討して 誌前号に掲載されたアスペクト性に関わる考察を挟んで(反映の形 像という動画に関与する際の様態について分析する。その上で、 パートでは映画に現れる影と反映という、映ろうイメージの介在に 者諸賢にお示ししようと考えた次第である。 えにそれが叶わなかったため、未発表であった最初の章なりとも読 作用の全体像を描き出す、ということが最終的な目標である。 (それらについては二○一九年度の映画学特論で一部を講じたが、 ついて論じ、次のパートでは絵画と写真という静止画が、 参考までに書物全体の構想を簡略に述べておくと、まず最初 自身の怠惰と非力さゆ 退任後は著書の速やか 映画の映 本